



到到 1000









7= 1.1.4

A119 8 1079

132

V3 R34

19--



## चीभाष्यम्।

प्रथमाध्यायस्य

प्रथमः पादः।

श्रीमते रामानुजाय नमः।

श्रविलभुवनजनस्थेमभङ्गादिलीले विनतिविधभृतवातरचेनदीचे। श्रुतिशिर्सा विदीप्ते ब्रह्मणि श्रीनिवासे भवतु मम परस्मिन् श्रेमुषी भित्तरूपा (क)॥ पाराश्यवचः सुधामुपनिषदुश्वाब्धिमधोषृतां संगाराग्निविदीपनव्यपगतप्राणात्मसञ्जीवनीम्।

(क) स्थेमा स्थितः पालनमित्यर्थः। खादिपदेन मेः चपिरग्रहः।
तथाहि, यते। वा इमानि भूतानीति ख्रुते।, जायन्त—इति स्टिरक्ता।
जीवन्तीति स्थितिः। खभिसंविशन्तीति लये। दश्चितः। यत् प्रयन्तीति
मोच्चः प्रतिपादित—इति भावः। श्रेमुघी प्रचा चानमित्यनयान्तरम्।
खतयव भितारूपापद्ममेव वेदनं तत्त्वते। भगवत्याप्तिसाधनम्। न तु नेवलं चानमिति सिद्धान्तसूचनम्। भित्तरिप निर्दतिश्रयप्रियानन्यप्रयोजन सक्लेतरवैद्यागावद्यानिवश्चि—इति वेदार्थसंग्रहः॥

पूर्वाचार्यसुरचितां बहुमितित्याघातदूरिस्थतामानीतां तु निजाचरैः सुमनसी भीमाः पिबन्बन्बहम्॥
भगवदीधायन कतां विस्तीणां ब्रह्मस्ववहित्तं पूर्वाचार्याः
सिच्चिचिष्ठः, तन्मतानुसारेण स्वाचराणि । व्याख्यायन्ते (क)।

(क) अय भाष्यायस्य स्वायस्य संत्रीपेण प्रास्त्रार्थः, स्विधिकरणार्थः, स्वायस्य उपन्यस्यते। तत्र प्रथमे८ध्याये, सर्वे वेदान्तवाक्यजातं सार्वद्यस्यसङ्कल्पलादिगुणयुक्तं ब्रह्मीव जगल्कारणतया प्रतिपादयन्तीति स्थापितम्। तत्र च प्रथमे पाँदे, प्रधानपुरुष्ठावेव जगल्कारणतया
वेदान्ताः प्रतिपादयन्तीत्याण्ड्यः, सर्वद्यं सत्यसङ्कल्पं निरवद्यं समक्तकल्याणगुणाकरं ब्रह्मीव जगल्कारणतया प्रतिपादयन्तीत्युक्तम्। दितीयत्वतीयचतुर्थेषु पादेषु, कानिचित् वेदान्तवाक्यानि प्रधानादिप्रतिपादनपराणीति तन्मखेन सर्वाचिपमाण्ड्यः तान्यपि ब्रह्मपराणीत्युक्तम्। तत्र
स्पष्टजीवादिकिङ्ककानि वाक्यानि दितीये निरूपितानि। स्वस्पष्टिकङ्गकानि द्वतीये। चतुर्थे तु, प्रधानादिप्रतिपादनन्द्रायानसारीणीति विश्रेष्ठः॥

दितीयेऽध्याये, प्रथमाध्याया त्तार्थस्य दुधिधे गालप्रतिपादनेन द्रिमा उच्यते। तत्र प्रथमे पादे, सांख्यादिस्मृतिविरीधात् न्यायविरीधाच प्रसक्तदीषः परिच्चतः। दितीये, सांख्यादिवेदबाह्यपद्यप्रतिच्चेपमुखेन च्यस्येव च्यादरणीयता स्थिरीक्तता। हतीयचतुर्थयोः, वेदान्तवाक्याना-मन्यान्यप्रतिविधादिरीधगन्धाभावख्यापनाय वियदादीनां ब्रह्मकार्यता-प्रकारी विश्रीध्यते। तत्र हतीये, चिद्चित्रपञ्चस्य ब्रह्मकार्यते सह्यपि, च्यचिदंशस्य खरूपान्यथाभावने कार्यतं, चिदंशस्य खरूपान्यथाभावा-

<sup>\*</sup> बौधायनेति ख-ग-चिक्नितपुस्तक्यीः पाठः।

<sup>†</sup> याखास्यनः-द्ति खः।

भावन ज्ञानसङ्की चिवना शरूपेण खभावान्य थाभावन नायल मुदितम्। चतुर्धे तु, जीवीपनर ग्रामिन्द्रियादी नामुत्य चिति। अने नाध्यायद्ये न ममु ज्ञुभिक पास्यं निरक्त निखिन दे विगन्धम् अनवधिना तिश्रयासंख्ये ये न निखन जगदेन नार्यं ब्रह्मीत प्रतिपादितम्। उत्तरेण च अध्यायद्वयेन तदिवेनेन ब्रह्मीपासनप्रकारः, तत्पन्त सूतं मी ज्ञासक्षय चिन्यते॥

तच ढतीयाध्यायस्य प्रथमे पादे, ब्रह्मीपासिष्ठीत्पत्तये जीवस्य संसरता देश्वाः प्रकीतिताः । दितीये च, उपासनेत्पत्तये ब्रह्मणे निरक्तनिखिल-देश्वताकल्याणगुणाकरतारूपोभयिकङ्गता प्रतिपाद्यते । ढतीये तु, ब्रह्मीपासनैकलनानालकथनपूर्वकम्, उपासनेषु उपसंद्वार्यानुपसंद्वार्यगुण-विश्वाः प्रपश्चिताः । चतुर्थे च, उपासनस्य वर्णात्रमधर्मेतिकर्तयताकल-मुक्तम् ॥

चतुर्धे थ्याये, ब्रह्मीपासनापालचिन्ता क्रियते। तत्र प्रथमे पादे, ब्रह्मीपासनापालकथनाय उपासनाखरूपनिरूपणपूर्वकं तदनुष्ठानप्रकारः, विद्यामाहात्माञ्च उचते। दितीये तु, ब्रह्मीपासिनां तत्पाप्तिग्रह्मात्मुम-प्रकारिक्षन्त्यते। हतीये च, चर्चरादिखरूपनिरूपणपूर्वकम्, चर्चरादिन्नेव ब्रह्मपाप्तिरिति प्रतपाद्यते। चतुर्थे तु, मुक्तस्य ब्रह्मानुभवप्रकारं खिन्यत—इति॥

खय, चात्मा वा खरे द्रष्टयः श्रीतय—इति श्रुतिविह्नित्रवणाद्या-तमकं ब्रह्ममीमांसाणाः विषयः। तत्र ब्रह्मविषया मीमांसा किमारम-णीया, उत नेति संश्यः। तत्र नारम्मणीयेति पूर्वपद्यः। कुतः, परि-निष्यत्रेटेये शब्दस्य बाधनसामर्थाभावादिति। खयमिभिप्रायः, रुद्धयव-हारादन्यत्र युत्पत्यसम्भवात्, यवहारस्य च कार्यबुद्धिपूर्वकत्वेन कार्ये रवार्थे शब्दशत्यवधारणात्, परिनिष्यत्रेटेथे ब्रह्मणि न वेदान्ताः प्रमाण-मिति तदिचाररूपा ब्रह्ममीमांसा नारम्मणीयेति। राद्धान्तस्तु, बालानां

## त्रयातो ब्रह्मजिज्ञासा॥१॥

त्रवायम् 'श्रथ' शब्द (क) त्रानन्तर्थे भवति। 'श्रतः' वृत्तस्य हेतुभावे। श्रधौतसाङ्ग\*शिरस्तवेदस्य श्रधिगतात्यास्थिरफल-

मातापित्वप्रस्तिभिः चम्बातातमातु जम्माप्रप्रम्यादिषु चकु ख्यादिना निर्देश्य, तत्तदिभधायकान् म्रव्दान् प्रयुञ्जानैः क्रमेण बक्कमः पिचितानां तत्तक्कव्ययवणानन्तरं खात्मन्येन तत्तदर्थ बुद्धात्पत्तिद भौनात् म्रव्दार्थयोः सम्बन्धन्तराद भौनात् सङ्कितियित्वपृ कषचानाच बे। धक्तभाव यन म्रव्दार्थयोः सम्बन्ध— इति निश्चन्वानानां परिनिष्यंत्रे थ्येषे म्रव्दस्य बे। धक्तवावधारणं सम्भवतीति ब्रह्माण वेदान्तानां प्रामाण्यात् तदर्थितचारकपा ब्रह्ममीमांसा चारम्भणीयेति। च्यिषकरणच्च, विषया विभयच्चेन पूर्वपचस्तयोत्तरम्। निर्णयच्चेति पञ्चाकं मास्त्रे थिकरणं स्मृतम् ॥ हत्युक्ता च्याम् । विभयः संग्रयः ॥

स्वार्यस्त, 'खर्य' ह्यानन्तर्ये, 'खत' हति उत्तर्य हेतुभावे, ब्रह्मणे जिज्ञासा 'ब्रह्मजिज्ञासा' ज्ञातुमिच्छा जिज्ञासा। तथाच पूर्वेटनात् अल्पा-स्थिरपालनेवलकमाधिममादनन्तरं, कमपालस्य सान्तत्वसातिप्रयत्वादि-निश्चयात् 'खत' एव हेते। धनन्तस्थिरपालब्रह्माधिममः कर्तेथ—हति॥

(क) खन 'खय'ग्रब्दः न मङ्गलाघेकः, वेदान्तानां ब्रह्मखरूपगुणादिप्रतिपादनपरतया सर्वेषामिष वाक्यपदवर्णमानाणां मङ्गलरूपत्वेन
मङ्गलान्तरिनरपेद्यत्वात्। नाष्यधिकारपरः, ग्रब्दादिवत् ब्रह्मणोऽधिकार्यत्वाभावात्। नाष्यारम्भपरः, वेदान्तानामनादित्वाभुपग्रमात्। खन्यथा,
ख्रीपचारिकत्वापच्या खप्राधान्यप्रसङ्गात्। खतः परिश्रेषादानन्तर्यमेव
याह्यम्। तच न हेतुभूतानन्तर्यम्। 'खतः' ग्रब्दोपादानादिति रहस्यम्॥

<sup>\*</sup> चित्रक्लिति खः।

विवलकर्मज्ञानतया सञ्जातमोचाभिलाषस्य त्रनल्पस्थिरफलत्रह्मजिज्ञासा हि त्रनन्तरभाविनी। त्रह्मणी जिज्ञासा 'ब्रह्मजिज्ञासा'। ब्रह्मण—इति कर्मणि षष्ठी। कर्र्धकर्मणीः क्रतीति
विशेषविधानात्॥ यद्यपि सम्बन्धसामान्यपरिग्रच्हेऽपि जिज्ञासायाः कर्मापेचलेन कर्मार्थलसिडिः, तथापि आचेपतः
प्राप्तादाभिधानिकस्यैव ग्राह्मलात् कर्मणि षष्ठी ग्रह्मते। न च,
प्रतिपद्विधाना \* षष्ठी न समस्यत—इति कर्मणि षष्ठ्याः
समासनिषधः ग्रङ्कनीयः। क्रद्योगां षष्ठी समस्यत—इति
प्रतिप्रसव‡सङ्गावात् (क)। 'ब्रह्म'ग्रब्देन स्वभावतो निरस्ननिखिल-

(क) घष्ठी भेष—इति स्त्रत्राख्यायां कमादिश्वारन्यः प्रातिपदिकार्ययितिरिक्तः खखामिसम्बन्धादः भेष—इति काण्मिकाकृत्। खतः
खिल्वह भेषघष्ठीपरिग्रहेरिप ब्रह्मणा जिज्ञासाकमेलं न विष्धते,
सम्बन्धसामान्यस्य विभेषिनिष्ठलात्। तथा च, भेषघथां ब्रह्मसम्बन्धनी
जिज्ञासा प्रतिज्ञाता भवति। तत्र च यानि ब्रह्माश्रितानि लद्धाः
प्रमाण्ययुक्तिज्ञानभिक्तसाधनपानि, तेषामिप विचारः प्रतिज्ञातो
भवति। तिज्जञ्ञासाया खिप ब्रह्मज्ञानार्थलेन ब्रह्मसम्बन्धलादिति चेत्—
न। जिज्ञासीयत्र सन्प्रत्ययवाच्याया इच्छाया ज्ञानं कर्म, ज्ञानस्य च ब्रह्मा
कर्म। तत्र, सकर्मकियायाः कर्मज्ञानं विना ज्ञातुमभक्तालात्, इच्छाया
विषयज्ञानजन्यताच प्रथमापित्वातं कर्मेव षष्ठा वाच्यं, न भेष—इति॥
किञ्च, तिविज्ञासख—इति मूलश्रुव्यनुसारात् कर्मग्रीव षष्ठी, न भेषे।

<sup>\*</sup> विधाना चेति ग०।

<sup>†</sup> योगा चेति ख॰।

<sup>‡</sup> समावादिति ख॰।

दोषोऽनविधवातिश्रयासंख्येयवत्याणगुणगणः पुरुषोत्तमोऽभिधीयते। सर्वत्र ब्रहत्त्वगुणयोगेन 'ब्रह्म'श्रच्दः। ब्रहत्त्वच खरूपेण
गुणैय यत्र श्रनविधवातिश्रयं, सोऽस्य मुख्यार्थः। स च सर्वेश्वर
एव, श्रतो 'ब्रह्म'शब्दस्तत्वेव मुख्यवृत्तः। तस्मादन्यत्र तद्गुणलेशयोगादौपचारिकः, श्रनेकार्थं कल्पनायोगाद्गगवच्छव्दवत् (क)।
तापत्रयातुरैरमृतत्वाय स एव जिज्ञास्यः। श्रतः सर्वेश्वरो
जिज्ञासाकमभूतं 'ब्रह्म'। ज्ञातुमिच्छा 'जिज्ञासा', द्रच्छाया
द्रथमाणप्रधानत्वात्, द्रथमाणं ज्ञानमिह विधीयते॥

मोगांसापूर्वभागज्ञातस्य कर्मणोऽल्पास्थिरफललादुपरितन-भागावसेयस्य ब्रह्मज्ञानस्य अनन्ताच्चयफललाच पूर्वेवत्तात्कर्म-ज्ञानादनन्तरम्, †'त्रत' एव हेतोः 'ब्रह्म' ज्ञातत्यमित्युकं भवति ।

घतरव जिज्ञासापदस्य ध्यप्प्रव्ययान्तवेन, क्रदन्तस्य योगे विहितं प्रथमपिचितञ्च नमेलं विहाय, परीच्यमण्रदं निष्ययेता रित्तनारस्य व्याख्यानं न समीचीनमिति भावः ॥

(क) गुगः सादृश्यं, योगः सम्बन्धः, तस्तात्। यथा खनु, भगवा-निति प्रब्दोश्यं तथा पुरुष इत्यपि। निरुपाधी च वर्तेते वासुदेवे सनातने। इति वासुदेवे सर्वेश्वर एव भगच्छ्ब्दस्य सुख्यवृत्तित्वेश्पः, रैश्वर्यस्य समग्रस्य वीर्यस्य यश्वः। ज्ञानवैराग्ययोश्चिव षसां भग इतीरगा। इत्युत्तेरन्यच किञ्चित्सादृश्यदृश्चनेन देविष्ट् निङ्गिप्रम्ट-तिषु भगवच्छब्दः प्रयुच्यते, तथा ब्रह्मश्रब्दोश्यीति भावः॥

<sup>\*</sup> भागावशेषस्वेति ख॰।

<sup>†</sup> तत एवेति ग०।

तदाह वृक्तिकारः, वृक्तात्कर्माधिगमादनन्तरं ब्रह्मविविदिषेति। वद्यति च कमेब्रह्ममीमांसयोरैकयास्त्रंग्रः, संहितमेतच्छारीरकं के जीमनोयेन बोड्यलचणेनेति प्रास्तेकत्वसिडिरिति। श्रतः, प्रतिपिपादयिषितार्थभेदेन षट्कभेदवद्थायभेदवच पूर्वीत्तर-मीमांसयोभेदः (क)॥

मीमांसायास्त्रम्,— अथाती धर्मजिज्ञासेत्यारम्य, अनावृत्तिः यव्दादनावृत्तिः प्रव्दादित्येवमन्तं ‡सङ्गतिविग्रेषेण विश्रिष्टक्रमम्। तथाहि, प्रथमं तावत्, स्वाध्यायोऽध्येतव्य—द्रत्यध्ययनेनैव स्वाध्यायग्रव्दवाच्यवेदाख्याचरराग्रेग्रहणं विधीयते। तच्च अध्ययनं विक्षेत्रं कथच्च कर्तव्यमित्यपेत्तायाम्, श्रष्टवर्षं ब्राह्मण-मुपनयीत, तमध्यापयेदित्यनेन,—

(क) वेदो हि कमँब्रह्मप्रतिपादकपूँ चात्तरभागान्थां दिधा भिनः। तत्र चाराधनकमँप्रतिपादकं पूर्वकाण्डम्, चाराध्यप्रतिपादकमुत्तरकाण्डम्। चतत्त्वदिचारात्मकप्रास्त्रस्य प्रतिपाद्यभेदिन पूर्वमीमांसा उत्तरमीमांसा चिति व्यपदेगः। यथा खलु दादप्राध्यायात्मकाया च्रिष पूर्वमीमां-सायाः प्रतिपाद्यभेदिन पूर्वघट्कम्, उत्तरघटकमिति च व्यवहारः। च्रत एव दादप्रवच्याने मिलितानि उत्तरमीमांसायाः समन्वयाविरोधसाधन-पालाभिधेयानि चलारि वच्यानिति मीमांसाप्रास्तस्य बेल्प्रवच्या-वच्यत्वतित्वमिति सुरुक्तम्। वच्यानि च्रध्यायाः॥

<sup>\*</sup> ऐक्यं शास्त्रीयमिति क॰, ऐक्यशास्त्रीयमिति ख॰, ग॰। चादशेषु सर्वतिव स्रेखकप्रमाद्कतः पाठ—इत्य्पेचितः।

<sup>†</sup> शारीरिकमिति ख॰।

<sup>‡</sup> सद्गतिम्भेषण्विभिष्यक्रमिति ख॰।

यावणां प्रीष्ठपद्यां वा उपाक्तस्य यथाविधि ।

युक्तम्कृन्दांस्यधीयीत मासान् विप्रोद्धिपञ्चमान् ॥

इत्यादिव्रतिनयमविशेषोपदेशेश्व श्रपिचितानि विधीयन्ते ।

एवं सक्तनानप्रस्तसदाचार्रिष्ठाक्तगुणोपेतवेदविदाचार्योपनीतस्य
व्रतिनयमविशेषगुक्तस्य श्राचार्योचारणानृचारणमचरराशि
ग्रहणफलम् श्रध्ययनिमत्यवगस्यते । श्रध्ययनञ्च स्वाध्यायसंस्कारः, खाध्यायोऽधितव्य—इति स्वाध्यायस्य कर्मत्वावगमात् ।
संस्कारो हि नाम, कार्यान्तरयोग्यताकरणम् । संस्कार्यत्वञ्चक्ष

खाध्यायस्य युक्तं, धर्मार्थकाममोचक्रपपुरुषार्थचतुष्टयतसाधनाव
विधित्रात्, जपादिना † स्वक्रपेणापि तसाधनत्वाच । एवमध्य
यनविधिर्मन्तवित्रयमवद्चर्राशिग्रहणमात्रे पर्यवस्यति । श्रध्य
यनग्रहीतस्य साध्यायस्य स्वभावत एव प्रयोजनवद्यीववोधित-

तत्र कर्मविधिखरूपे निरूपिते, कर्मणामल्पास्थिरफलतं दृष्टाः श्रध्ययनग्रहोतस्वाध्यायैकदेशोपनिषद्वाक्येषु च श्रम्रतस्वरूपानन्त-स्थिरफलापातप्रतोतेः तिन्नर्णय फलवेदान्तवाक्यविचाररूपशारी-रक्मीमांसायामधिकरोति । तथाच, वेदान्तवाक्यानि केवलकर्म-

दर्भनात्, ग्रहीतात् स्वाध्यायादवगम्यमानात् प्रयोजनवतोऽर्था-

विचाररूपमीमां साअवणे अधीतवेदः पुरुषः खयमेव प्रवर्तते ॥

दृष्टा, १तत्वरूपप्रकार्विशेषनिर्णयफलवेदवाका-

<sup>\*</sup> संसार्थलिमिति ग०।

<sup>†</sup> जपतप चादिनेति ख॰।

<sup>‡</sup> तदिति ख-चिक्नितपुस्तके न प्रयते।

<sup>§</sup> निर्णायकेति ख॰।

फलस्य चिवलं, ब्रह्मज्ञानस्य च अचयफलत्वं द्र्ययन्ति । तद्ययेद्दे कर्मचितो लोकः चीयते, एवमेवामुत्र पुष्णचितो लोकः चीयते । अन्तवदेवास्य तद्ववित । नह्यभुवैः प्राप्यते भुवं \* कर्मभिः । प्रवाक्षे अदृद्धा यज्ञरूपाः । परीच्य लोकान् कर्मचितान् ‡ ब्राह्मणो निवेदमायात् । नास्यक्षतः १ क्षतेन । तदिज्ञानार्थं स गुर्णिनवा-भिगच्छेत् समित्पाणिः योतियं ब्रह्मनिष्ठं, तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्यक्षप्रगन्तचित्ताय समान्विताय, येनाचरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तांतत्वतो ब्रह्मविद्याम् । ब्रह्मविद्याप्नीति परम् । न पुनम्हत्यवे, तदेकं पश्चिति, न पश्चो मृत्यं पश्चिति। स स्वराड्मवित तमेवं विद्वानिमृत्युन् मिति, नान्यः पत्या अयनाय विद्यते। प्रथ्मान्मानं प्रेरितारच्च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृत्वमिति—इत्यादीनि ॥

नगु च, साङ्गवेदाध्ययनादेव कर्मणां खर्गादिफललं, खर्गा-दोनाच चित्रलं, ब्रह्मोपासनस्य श्रम्टतफललच्च ज्ञायते एव। श्रनन्तरं मुसुज्जेह्मजिज्ञासायामेव प्रवर्ततां, किमर्था \*\*धर्म-विचारापेचा। एवं तर्हि शारीरकमीमांसायामिप न प्रवर्ततां, साङ्गवेदाध्ययनादेव क्रत्स्तस्य ज्ञातलात्। सत्यम्, श्रापानतः

<sup>\*</sup> कर्मभिरिति ख-चिक्रितपुस्तके नास्ति। सेखकप्रमाद् एवाच कारणम्।

<sup>†</sup> तत्स्रवा-र्ति क०।

<sup>‡</sup> चात्रहाण-इति कः।

<sup>§</sup> चक्तिमिति ख॰।

<sup>¶</sup> सद्गुरुमिति ख॰।

<sup>॥</sup> पश्चतोति ख-चिक्नितपुसको न दश्यते। एतदीजन्त सिपिकरप्रमाद एव।

<sup>\*\*</sup> धर्माधर्मित ग०।

प्रतीतिर्विद्यते एव, तथापि न्यायानुग्र हीतस्य वाक्यस्यार्थनिसा-यकवादापातप्रतीतोऽप्यर्थः संगयविपर्ययौ नातिवर्तते। अत-स्तिन्ययाय वेदान्तवाक्यविचारः कर्तव्य—इति चेत्, तथैव धर्मविचारोऽपि कर्तव्य—इति पश्यतु भवान्॥

नन् च, ब्रह्मजिज्ञासा यदेव नियमेन श्रपेचते, तदेव पूर्वेद्वत्तं वक्तव्यं, न धर्मविचारापेचा ब्रह्मजिज्ञासायाः। श्रधोतवेदान्तस्या-निधगतकमणोऽपिवेदान्तवाक्यायेविचारोपपत्तेः। कर्माङ्गाश्रया-ण्युद्गीयायुपासनान्यत्रव चिन्यन्ते। तदनिधगतकर्मणो न श्रक्यं कर्तुमिति चेत्, श्रनिभज्ञो हि भवान् श्रारीरकशास्त्रविज्ञानस्य। श्रक्षित् चेत्, श्रनिभज्ञो हि भवान् श्रारीरकशास्त्रविज्ञानस्य। श्रक्षित् चाचे श्रवाद्यविद्याक्षतविविधभेदद्श्रेनक्षित्तक्तज्ञानस्य। श्रक्षित् श्राचे श्रवाद्यविद्याक्षतविविधभेदद्श्रिनक्षित्तक्षत्रम्त्रत्याद्याच्याचे श्रामेवविव्यक्षत्र विद्याच्याच्याचे श्रामेवविव्यक्षत्र श्रामेवविव्यक्षत्र श्रामेवविद्याच्यते, प्रत्युत विक्रवमेव। श्रद्यादिविचारस्य कर्मश्रवभूत एव ज्ञानक्ष्यत्यविश्रवादिच्येव क्रियते। सत्तुन साचात् सङ्गतः। श्रतो यग्रधानं श्रास्तं, तद-पेचितमेव पूर्वेद्वत्तं किमपि वक्तव्यम्॥

वाढ़ं, तदपेचितञ्च कर्मविज्ञानमेव, कर्मसमुचितात् ज्ञानाद-पवगे खते: । वच्चति च, सर्वापेचा च यज्ञादिखतेरखवदिति । श्रपेचिते च कर्म खज्ञाते, केन समुचयः केन नेति विभागी न श्रवाते ज्ञातुम्। श्रतस्तदेव पूर्वेष्टत्तम्॥

<sup>\*</sup> तिन्निमित्तीत ख॰।

<sup>†</sup> निहरणायेति ख॰।

नैतत् युत्तं, सकलविशेषप्रत्यनीकचिनाचब्रह्मविज्ञानादेव अविद्यानिवृत्ते:। अविद्यानिवृत्तिरेव हि मोच:। वर्णायमविशेष-साध्यमाधनेतिकर्तव्यताद्यनन्तविकल्पास्यदं कर्म सक्तसेद्दर्भन-\*विवृत्तिरूपाचानिवृत्तेः कथिमव साधनं भवेत्। अतयश्व कर्मनामनित्यफललेन मीचिवरीधिलं, ज्ञानस्यैव मीचसाधनलच दर्भयन्ति। अन्तवदेवास्य तद्भवति। तद्यये ह कर्म चितो लोक: चीयते, एवमेवामुत पुर्णाचिती लोकः चीयते। ब्रह्मविदाप्नीति परम्। ब्रह्मविद् वह्मैव भवति। तमेव विदित्वाति सत्युमेति— द्रत्याद्याः। यद्यपि चेर्मुक्तं, यज्ञाद्किर्मापेचा विद्यति। तद्दसुविरोधात्, युत्यचरपर्या लोचनया च त्रन्तः करणनैर्म खदारेण विविदिषोत्पत्ताव्पयुज्यते, न फलोत्पत्ती विविदिषन्तीतिश्रव-णात्। विविदिषायां जातायां ज्ञानीत्यत्ती शमादीनामेव श्रन्त-रङ्गोपायतां श्वितिरेवाइ। शान्तो दान्त उपरतस्तिति चुः समा-हितो भूलामन्येवासानं पश्चेदिति। तदेवं जन्मान्तर्यता-नुष्ठितानभिमं हितफलविशेषकमे महितकषायस्य विविद्षोत्पत्ती सत्यां, सदेव सोम्येदमय आसीत्। एकमेवादितीयम्। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म । निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निर्वयं निरञ्जनम् । त्रयमाला ब्रह्म। तत्त्वमिस—द्रत्यादिवाक्यज्ञानादेव‡ अविद्या निवर्तते। वाच्यार्यज्ञानीपयोगीनि च अवणमनननिदि-

<sup>\*</sup> निष्टतीति ख॰।

<sup>†</sup> ब्रह्मवेदेति ख०।

<sup>‡</sup> ज्ञानादिति ग०।

ध्यासनानि। यवणं नाम, वेदान्तवाच्यात्मैकलविद्याप्रति-पादकानीति तत्त्वद्रिन याचायात्राययुक्तार्थयहणम्। एव-माचार्योपदिष्टार्थस्य स्वामन्येवमेव युक्तमिति हेतुतः प्रतिष्ठापनं मननम्। अतिदरीधनादिभेदवासनानिरसनाय अस्यायस्य अन-वरतभावना † निदिध्यासनम्। एवं प्रत्रवणादिभिनिरस्त-समस्तमेदवासनस्य वाक्यार्यज्ञानमविद्यां नियतयतीत्येवं रूपस्य अवणस्य अवध्यापेचितमेव पूर्व वृत्तं वत्तव्यम्। तच नित्या नित्यवन्तु-विवेकः, शमदमादिसाधनसम्पत्, द्वामुच फलोप्रभोगविरागः, मुमुचलचेत्येतत्साधनचतुष्टयम्। अनेन विना जिज्ञासानुपपत्ते-र्थस्मावादेवेद्रमेव पूर्ववृत्तमिति ज्ञायते। एतदुक्तं भवति, ब्रह्मसरूपाच्छादिकाविद्यामृल गमपारमार्थिकं भेददर्भनमेव बन्ध-मूलम्। बन्धस अपारमाधिकः। स च समूलोऽपारमाधिकलादेव ज्ञानेनैव निवर्यते। निवर्तकञ्च ज्ञानं तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्यम्। तस्यतस्य वाक्यजन्यज्ञानस्य सक्रपत उत्पन्ती कार्ये वा कर्मणी नीपयोगः। विविद्धायामेव तु कर्मणामुपयोगः। स च पापमूल-रजस्तमोनिबहण \*\* दारेण सत्त्ववृद्धा भवतीति - इममुपयोग-

<sup>\*</sup> एतिइरीधीति ख॰।

<sup>†</sup> भावनिमिति क॰।

<sup>‡</sup> अवणसननादिभिरिति ख॰।

<sup>§</sup> द्हासुच च फलभीगविराग—द्ति ग०।

<sup>¶</sup> तन्मलेति ख॰।

<sup>||</sup> खरूपीत्पत्ताविति क०।

<sup>\*\*</sup> निर्देरणेति ख॰।

मिमप्रेत्य, ब्राह्मणा विविदिषन्तीत्युक्तमिति। श्रतः कर्मणी ज्ञान-

अवीचाते। यदुत्तम्, अविद्यानिवृत्तिरेव मीचः, सा च ब्रह्म-विज्ञानादेव भवतीति। तद्भ्यपगम्यते। अविद्यानिष्ठत्तये वेदान्त-वाक्यैर्विधित्सितं ज्ञानं किंरूपिमिति विवेचनीयम्। किं वाक्या-दाक्यार्थेचानमानम्, उत तन्मूलसुपासनात्मकं चानमिति। न तावद्वाक्यजन्यं ज्ञानं, तस्य विधानमन्तरेणापि वाक्यादेव सिद्धेः, तावनात्रेणाविद्यानिवृत्त्यनुपलब्धेय। न च वाचां, भेदवासनाया-मनिर्स्तायां वाक्यमविद्यानिवर्तकं ज्ञानं न जनयति। ज्ञाने\* जातेऽपि सर्वस्य महसैव भेदज्ञानानिवित्तिन दोषाय। चन्द्रैकाले ज्ञातेऽपि दिचन्द्रज्ञानानिवृत्तिवत्, ज्रनिवृत्तमपि क्रिन्नमूललेन न बन्धाय भवतीति। सत्यां सामय्यां ज्ञानानुत्पत्यनुपपत्तेः, सत्या-मपि विपरीतवासनायामाप्तीपदेशलिङ्गादिभिवीधकचानीत्पत्ति-दर्भनात्। सत्यपि वाक्यायं ज्ञाने अनादिवासनया भेदज्ञानमनु-वर्तत—इति भवता न शकाते वक्तं, भेदज्ञानसामया अपि वास-नाया मिथ्यारूपलेन ज्ञानीत्पत्त्येव निव्यत्त्वात्। ज्ञानीत्पत्ताविप मिथारूपायास्तस्या अनिवृत्तो निवर्तकान्तराभावात् कदा-चिदपि नास्या वासनाया निवृत्तिः। वासनाकार्यं भेदज्ञानं क्तिनमूलम्, अय च अनुवर्तत—द्ति बालिशभाषितम्। दिचन्द्र-ज्ञानादी तु बाधक्रसिवधाविप मिथ्याज्ञानहेतीः परमायैतिमिरा-दिदोषस्य ज्ञानबाध्यवाभावेन श्रविनष्टलात् मिथ्याज्ञानानु-

ज्ञान—र्ति ख-चिक्तिपुसको न पद्यते। अवािष्य लिपिकरप्रभाद एव निदानम्।

#वृत्तिर विरुद्धा। प्रवलप्रमाणवाधितत्वेन भयादिकार्यन्त निव-तते। अपिन, भेदवासनानिरसनदारेण ज्ञानीत्पत्तिमस्यपग-च्छतां कदाचिद्पि ज्ञानीत्पत्तिर्न सेत्यति। भेदवासनाया अन-न्तना लोपचितत्वेन अपरिमितलात्, ति दिरोधिभावनायास अल्यवादनया तिनरसनानुपपत्तेः। अतो वाक्यार्यज्ञानादन्यदेव ध्यानीपासनादिशब्दवाचं ज्ञानं वेदान्तवाकौविधित्सितम्। तथाच युतयः, विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत । अनुविद्य विजानाति । श्रीमित्येवात्मानं ध्यायत। निचाय तन्त्रत्मुस्यात्रमुचाते। यालानमेव लोकसुपासीत। याला वारे द्रष्टवः श्रोतव्यी मन्तवो निदिधासितवाः। सीऽन्वेष्टवाः। स विजिज्ञासितव्य-द्रत्येवमाद्याः। अत्र निदिध्यासितव्य—द्रत्यादिनैकार्थात्। अनु-विद्य विजानाति, विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत-इत्येवमादिभिवी-क्यायज्ञानं ध्यानोपकारकलात्। अनुविद्य विज्ञायेत्यन्द्य, प्रज्ञां कुर्वीत विजानातीति ध्यानं विधीयते। श्रोतव्य-इति चातु-वादः, स्वाध्यायस्यार्थपरत्वेन श्रधीतवेदः पुरुषः प्रयोजनवदर्था-वबोधित्वदर्शनात् तिन्तर्णयाय खयमेव अवणे प्रवतेत-इति अव-णस्य प्राप्तवात्। अवणप्रतिष्ठार्यवान्मननस्य, मन्तव्य—इति चानुवादः। तस्माञ्चानमेव विधीयते। वच्यति च, त्राष्ट्रिन-रसक्षदुपदेशादिति॥

तदिदमपवर्गीपायतया विधित्सितं वेदनसुपासनिमत्यव-गम्यते। विद्योपास्योरव्यतिरेकेण उपक्रमीपसं हार्द्यनात्, मनो

<sup>\*</sup> जानानिष्टतिरिति ख॰।

<sup>†</sup> ध्रायधिति ख॰।

ब्रह्मे खुपासीत । तत्र भाति च तप्ति च कीत्यां यशसा ब्रह्मवच सेन । य एवं वेद, न स वेद । श्रक्कत्स्नो छोषः। श्राक्षेत्येवोपासीत । यस्त बेद, यत् स वेद, स मयतदुक्त—इत्य च। श्रनु म एतां भगवो देवतां शाधि यां \* देवतासुपास्म—इति ध्यानञ्च तैलधाराव-दिविच्छितसृतिसन्तानकृपधुवा सृतिः। सृतिलकी सर्वय-खीनां विप्रमोच —इति ध्रवायाः स्रतेरपवर्गीपायल्यवणात्। सा च स्मृतिर्दर्शनसमानाकारा,—

> भिद्यते हृदययत्यि श्किद्यने सर्वसंशयाः। चीयन्ते चास्य कर्माणि तिसान् दृष्टे परावरे।

द्यनेनैकार्थात्। एवच्च सित, याका वारे द्रष्टव्य—दलनेन निद्ध्यासनस्य दर्भनरूपता विधीयते। भवति च स्मृतेभीवना-प्रकर्षात् दर्भनरूपता। वाक्यकारेणैतस्यवं प्रपिच्चतम्। वेदन-सुपासनं स्थात् तिष्ठियये यवणादिति। सर्वास्तपनिषस् मोचसाधन-तथा विद्धितं वेदनसुपासनिध्युक्तम्। सक्षत्रत्ययं कुर्याच्छव्दार्थस्य कतत्वात् प्रयाजादिवदिति पूर्वपचं कत्वा, सिष्ठन्तपासनयव्दा-दिति वेदनससकदादृत्तं मोचसाधनिमिति निणीतसुपासनं स्थात्। ध्रुवानुस्मृतिदर्भनान्विचनाचेति तस्यैव वेदनस्थोपा-सनरूपस्यासकदाद्वत्तस्य ध्रुवानुस्मृतित्वसुपवणितम्। सेथं स्मृति-दर्भनरूपा प्रतिपादिता। दर्भनरूपता च प्रत्यचतापितः। एवं

<sup>\*</sup> देवतां साधीयां देवतामिति कः। देवतां शाधियामिति खः, गः। चाद्रशेषु सर्वे वैवीपलक्ष्यमानः पाठभेदी लिपिकरप्रमादकत—इत्युपेचितः।

<sup>†</sup> लाभ-इति ख॰।

<sup>‡</sup> खावतनिमिति ख०, ग०।

प्रत्यच्तापन्नामपवर्गसाधनभूतां स्रितं विश्विनष्टि। नायमासाः प्रवचनेन लभ्यो न सेध्या न वहना श्रुतेन। यमेवेष वण्ते तेन लभ्यस्तस्येष श्वासा वण्ते तनुं स्वाम्—इत्यनेन केवलश्रवणमनन-निद्ध्यासनानामात्मप्राप्तातुपाय मुक्का, यमेवेष श्वासा वण्ते तेन लभ्य—इत्युक्तम्। प्रियतम एव हि वरणीयो भवति। यस्यादं निरितश्रयप्रियः स एवास्य प्रियतमो भवति। यथादं प्रियतम-मात्मानं प्राप्तोति, तथा स्वयमेव भगवान् प्रयतत—इति भगवतेव उक्तम्,—

तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् ।
ददामि बुिंद्योगं तं येन मामुप्यान्ति ते ॥ इति ॥
प्रियो हि ज्ञानिनोऽत्यर्थमहं स च मम प्रियः ॥ इति च ॥
यतः साचात्कारक्षण स्थितः । स्पर्यमाणात्यर्थप्रियत्नेन
स्वयमत्यर्थप्रियौं यस्य, स एव परेणात्मना वरणोयो भवतीति
तेनैव लभ्यते पर ‡ श्राक्तेत्युक्तं भवति । एवंक्ष्पा ध्रवानुस्मृतिरेव
भिक्ताश्रवेनाभिधीयते, उपासनपर्यायत्वाद्वित्तिश्रव्यस्य । श्रुत एव
श्रुतिस्मृतिभिरेवमभिधीयते । तसेव विदित्वा श्रितस्त्युमेति ।
तमेवं विद्वानस्त इह भवति । नान्यः पत्या श्रयनाय विद्यते ।

नाहं वेदैनं तपसा न दानेन न चेज्यया। भक्ता लनन्ययाशका श्रहमेवंविधोऽर्ज्न॥

<sup>\*</sup> च्याकोति ख-चिक्तिपुत्तको नीपल्थ्यते। चयैतत् लिपिकरप्रमाद्विजृत्भितिमिति जीयम्। एवमन्यवापि।

<sup>†</sup> चनुपायिमिति चाद्रेषु सर्वे वैवीपलभ्यमानः पाठः समीचीनतया न प्रतिभाति । चनुपायलमिति युक्तः पाठः ।

<sup>‡</sup> चभ्यः परमात्मेति ख॰।

चातुं द्रष्ट्ञ तत्वेन प्रवेष्ट्ञ परन्तप। पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या लभ्यस्वनन्यया॥ इति॥ एवं रूपाया धुवानुस्मृतेः साधनानि यचादीनि कर्माणीति, यज्ञादिश्वतरः ववदित्यभिधास्यते। यद्यपि विविद्षन्तीति यज्ञादयो विविदिषीत्पत्ती विनियुज्यन्ते। तथापि तस्यैव वेदनस्य ध्यानरूपस्याहरहरनुष्ठीयमानस्यास्यासाध्येयातिययस्य याप्रयाणादनुवर्तमानस्य ब्रह्मप्राप्तिसाधनलात् तदुत्पत्तये सर्वा-खायमकर्माणि यावज्ञीवमनुष्ठेयानि । वच्यति च, "त्राप्रयाणात् तनापि हि दष्टम् । अग्निहोनादि तु तत्कायायेव तहर्भनात्। सहकारित्वन चेत्यादिषु। वाक्यकार्य भ्रुवानुस्मृतेर्विवेका-दिभ्य एव निष्यत्तिमा ह। तज्ञब्धिर्विवेकविमी काभ्यासिक्रया-कल्याणानवसादानुदर्भेयः सभावात्रिवचनाचेति । विवेकादीनां विकासीनां व स्तरूपञ्चाह । जात्यात्रय<sup>†</sup>निमित्तादुष्टादत्रात्काय<sup>‡</sup>शुद्धिवैवेक— इति। अन निवेचनम्, म्राहारशुडी सत्वशुडि:, सत्वशुडी ध्वा स्मृतिरिति। विमोनः नामानभिष्वकः—इति, यान्त उपासी-तिति निवचनम्। आरभणसंशीलनं पुनः पुनरभ्यास—इति। निवंचनश्च स्नातंमुदाहृतं भाष्यकारेण, सदा तङ्गावभावित-इति। पञ्चमहायचायनुष्ठानं शक्तितः क्रियेति। निर्वचनं, क्रियावानेष ब्रह्मविदां वरिष्ठः। तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा

<sup>\*</sup> अग्रिहीनादिष्विति क॰, ग॰।

<sup>†</sup> निमित्ताइष्टादवादिति ग०। पाठीऽयं न समीचीनतामावहति।

<sup>‡</sup> कायि चिहिरिति क०।

विविदिष्यति, यज्ञेन दानेन तपसानायकेनेति च। सत्याजंवद्यादाना हिंसानिभिध्याः कत्याणानीति। निर्वचनं, सत्येन
लभ्यस्तेषामेवैष विरजोब्रह्मलोक—इत्यादि। देशकाल वैष्यात्
योकवस्त्वाद्यनुस्मृतेष तज्जन्यं देन्यमभास्तरत्वं मनसोऽवसाद—
दति। तदिपर्ययोऽनवसादः। निर्वचनं, नायमाला बल्हीनेन
लभ्यं—दित। तदिपर्ययजा तृष्टिक्षष्ठः, तिद्वपर्ययोऽनुद्धूषं-दित।
श्रातसन्तोषय विरोधीत्यद्यः। निर्वचनमिप, श्रान्तो दान्त—दित।
यवं नियमयुक्तस्यायमविहितकमानुष्ठानेनेव विद्यानिष्यत्तिरित्युक्तं भवति। तथा च श्रुत्यन्तरं, विद्याचाविद्याच्च यस्तदेदोभयं, स ह श्रविद्यया सत्यं तोर्ला विद्ययास्तमश्रत—दित।
श्रव श्रविद्यया सत्यं त्रानोत्यत्तिविरोधि प्राचीनं कर्म तीर्ला अपोद्य,
विद्यया ज्ञानेनास्तं ब्रह्म श्रश्रते। प्राप्नोतीत्यद्यः। सत्युतरणोपायत्या प्रतीताऽविद्या विद्येतरविहितं कर्मेव। ययोक्तम्,

द्याज सोऽपि सुबझन् यज्ञान् ज्ञान्व्यपात्रयः।

ब्रह्मविद्यामधिष्ठाय तर्तुं सृत्युमविद्यया॥ द्रति॥

ज्ञानविरोधि च कर्म पुर्ण्यपापरूपम्। ब्रह्मज्ञानोत्पत्तिविरोधिलेनानिष्टफलतया उभयोरिप पापणव्दाभिधेयलम्। अस्य च

ज्ञानविरोधिलं ज्ञानोत्पत्तिहेतुभृतग्रुदसत्त्वविरोधिरजस्तमोविवृद्धिद्वारेण। पापस्य च ज्ञानोदयविरोधिलम्। एष एवासाधु कर्म

<sup>\*</sup> वैगुखादिति ग॰।

<sup>†</sup> अञ्चत-इति ख-ग-चिक्तिगुक्तकयोर्ने।पलभ्यते।

कार्यति, तं यमधो निनीषतीति शुत्यावगम्यते। रजस्तमधी-र्ययायज्ञानावरणत्वं सत्तस्य च यथायज्ञानहेतुत्वं भगवतेव प्रति-पादितम्। सत्त्वात् सञ्जायते ज्ञानमित्यादिना। श्रतश्च ज्ञानी-त्यत्तये पापं कर्मं निरसनीयं, तिन्दरमनञ्चानभिसंहितफलेनानु-छितेन धर्माण। तथाच श्रतिः, धर्माण पापमपनुदतीति। तदेवं ब्रह्मपाप्तिसाधनसूतं ज्ञानं सर्वाश्रम\*धर्मापेचम्। श्रतोऽ-पेचितं कर्मस्वरूपज्ञानं, नेवलकर्मणामल्पास्थिर्फललक्ज्ञानञ्च कर्ममोमांसावसेयमिति सैवापेचिता ब्रह्ममोमांसायाः पूर्व्वहत्ता वक्तत्या॥

त्रियानित्यवस्तिविकादयश्व मीमांसात्रवणमन्तरेण न सम्पत्यने। फल माधनितकर्त्त्रयताधिकारिविशेषिनश्वया-दृते कर्मस्वरूपतत्पाल तित्स्थिरत्वास्थिरत्वास्थितवादीनां दुर-ववीधवात्। एषां साधनत्वञ्च विनियोगावसेयम्। विनियोगञ्च श्वतिलिङ्गादिभ्यः, स च तार्त्तीयः। उद्गीधाद्यपासनानि कर्म- प्रात्ति व्रह्मद्रार्थान्यपि ब्रह्मदृष्टिरूपाणीति ब्रह्मज्ञानापेचाणीती हैव चिन्तनीयानि। तान्यपि कर्मात्वनिभंहितफलानि ब्रह्मविद्यी-त्यादनानीति तस्राहुत्यापादनान्येतानि स्तरामिन्नैव सङ्गतानि। तेषाञ्च कर्मस्वरूपाधिगमापेचा सर्वसम्पता। यद्याहुर्शेष-

<sup>\*</sup> कर्मापेचिमिति ख॰, ।

<sup>†</sup> अपेचितकमें ति ग॰।

<sup>‡</sup> खिरतरफलेति ग॰।

प फलकर्णिति क॰, ग॰।

<sup>§</sup> फवस्थिरवास्थिरवेति कः, गः।

१ अधाये

विशेषप्रत्यनीकचित्रातं ब्रह्मीव परमार्थः, तद्\*तिरेकि नानाविध-ज्ञात्वज्ञेयतत्कतज्ञानभेदादि सर्वं तिस्तिनेव परिकल्पितं मिथा-भूतम्। मदेव सोम्येदमग्र श्रासीत्। एकमेवादितोयम्। त्रथ परा यया तदत्तरमधिगम्यते। यत्तदद्रेश्य<sup>†</sup>मगाद्यमगीव-मवर्णमचचुरश्रोतं ! तदपाणिपादं नित्यं विभुं सर्वगतं सुसूस्मं तदव्ययं यद्भतयोनिं परिपश्यन्ति धीराः। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म।

निष्कलं निष्क्रियं यान्तं निरवदां निरज्जनम्। के ।। यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः। श्रविज्ञातं विजानतां विज्ञातमविजानताम्॥ न दृष्टे र्द्रष्टारं प्रयोर्न मते र्मन्तारं मन्वीयाः। आनन्दी ब्रह्म। द्दं सर्वं यदयमाला। नेह नानास्ति किञ्चन। सत्योः स मृत्यमाप्रोति य इह नानेव पश्यति। यत हि दैतिमव भवति ; तदितर इतरं पश्चित । यत त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्, तत् केन कं पछीत्, तत् केन कं विजानीयात्, वाचारभणं विकारी नामधेयं मित्रकेत्वेव सत्यम्। "यदा है होवेष एतिस्न दरमन्तरं कुरुते, श्रय तस्य भयं भवति। न स्थानतीऽपि, परस्थीभय जिङ्गं सवैत हि । मायामाचन्तु कार्तुस्रानानभिव्यत्तस्वरूपलात्।

MA THE WAR PARK

<sup>\*</sup> तद्यतिरेकोति कः।

<sup>†</sup> तददृश्यमिति कः। तद्निदेश्यमिति गः।

<sup>‡</sup> अचचःश्रीविमिति क०, ग॰।

न प्रायेरिति क॰ ग॰-पस्तकयो न प्रयते।

६ यथेति ग॰। अविक के कि अपने के अधिक के विकास के विकास के कि के विकास के कि अपनित्र के कि अपने कि अपने कि अपने कि अपने कि अ

बिशु रि प्रत्यस्तमितभेदं यत् सत्तामातमगोचरं \*। वचसामात्मसंवेद्यं तज्ञानं ब्रह्मसंज्ञितम् ॥ वि-४१-७-५3 ज्ञानखरूपमत्यंन्तनिर्मलं पर्मार्थतः। तदेवार्थस्क पेण भान्तिदर्भनतः स्थितम् ॥ कि. १०३० ४ परमार्थस्वमेवैको नान्योऽस्ति जगतः पते। यदेतद् दृश्यते मूर्त्तमेतज्ज्ञानात्मनस्तव।। भान्तिज्ञानेन पर्यान्त जगद्र्यमयोगिनः। ज्ञानखरूपमिखलं जगदेतदबद्भयः॥ अर्थस्ट पं पश्चन्ती भाग्यनी मोइसंप्नवे। ये † तु ज्ञानविदः ग्रुद्धचेतसस्तेऽ खिलं जगत्॥ ज्ञानात्मकं प्रपथ्यन्ति त्वद्रपं परमेश्वर। तस्यात्मपरदेहेषु सतीऽधिकमयं हि यत्॥ विज्ञानं परमार्थी ‡ हि दैतिनोऽतथ्यदर्भिन:। यद्यन्योऽस्ति परः कोऽपि मत्तः पार्थिवसत्तम । तदैषोऽहमयञ्चान्यो वक्तमेवमपीव्यते॥ वेणुरस्पृविभेदेन भेदः षड्जादि<sup>¶</sup>संचितः। अभेद्व्यापिनो वायोस्त्यासौ परमातानः ॥ मोऽहं स च त्वं स च सर्वमेत-दालखरूपं त्यज भेदमोहम्।

<sup>\*</sup> सत्तामाचं न गीचरमिति कः।

<sup>†</sup> एतज्ज्ञानीत ग॰।

परमर्थे हीति क॰, ग॰।

<sup>¶</sup> चळातिसंचित इति क०,ग०।

द्तीरितस्तेन स राजवर्थस्तत्याज भेदं परमार्थदृष्टिः ॥
विभेदजनके ज्ञाने नाममात्यन्तिकं गते ।
श्रात्मनी ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिव्यति ॥
श्रित्मसना गुड़ाकेम सर्वभूतामयस्थितः । 
रेक्ट चेत्रज्ञापि मां विदि सर्वचेत्रेषु भारत ।
न तदस्ति विना यत् स्थान्यया भूतञ्चराचरम् ॥ 
रेक्ट

इत्यादिभि वंसुखरूपोपदेशपरै: शास्त्रे निर्विशेषिचिसातं ब्रह्मैव सत्यम्, श्रन्यत् सर्वं मिथ्या—दत्यभिधानात्। मिथ्यालं नाम प्रतोयमानल्व पूर्वे कयथाविस्यतवस्त ज्ञानिवर्यत्वम्। यथा रञ्जा-यधिष्ठानकसपाँदेः, दोषवशािष्ठ तत्र ने तत्कत्यनम्। एवं चिसात्रवपुषि परे ब्रह्माि दोषपरिकत्यितमदं देवितिथे ङ्मगुष्य-स्थावरादिभेदं सर्वं जगत् यथाविस्यतब्रह्मास्करपावबोधबाध्यं मिथ्यारूपम्। दोषश्च स्वरूपितरोधानिविधिविचित्रविचेपकरी सदसदिनवचनीयाऽनायविद्या, श्रन्तिने चि प्रत्यूढा, तेषां सत्यानां सतामन्तमिपधानम्। नासदासीन्नो सदासीत् तदानीं तम श्रासीत्, तमसा गूढमये प्रकेतम्। मायान्तु प्रकृतिं विद्यान्यायिनन्तु महेखरम्। दन्द्रो मायाभिः पुरुक्षप देवते। मम माया दुरत्यया। श्रनादिमायया सुप्तो यदा

<sup>\*</sup> प्रतीयमानरूपलपूर्वकेति क ., ग ।

<sup>†</sup> तत्तत्कल्पनिति क॰, ग॰।

<sup>‡</sup> तेषां चच्चानामवृतमिति कः। तेषां <mark>चतामवृतमिति गः</mark>

जीवः प्रबुध्यते। इत्यादिभि र्निविशेषिचमात्रं ब्रह्मवानाय-विद्यया सदसदिनिवीच्या तिरोहितखरूपं खगतनानात्वं पश्चती\*त्यवगम्यते॥ यथोक्तम्,—

विक्रम **ज्ञानसक्**षी भगवान् यतीऽसा-वशेषमूर्त्ति नंतु वसुभूतः। ततो हि गैलाब्धिधरादिभेदान् जानीहि विज्ञानविज्भितानि ॥ यदा तु शुडं निजक्षि सवं कर्मचये ज्ञानमपास्तदोषम्। तदा हि सङ्गल्पतरोः फलानि भवन्ति नो वसुषु वसुभेदाः॥ तसात विज्ञानस्तेऽस्ति किञ्चित् कचित् कदाचिद् दिज वसुजातम्। विज्ञानमेकं निजकमीभेद-विभिन्नचित्ते बंहुधास्य्पेतम्॥ ज्ञानं विशुद्धं विमलं विश्वोक-मशेषलीभादिनिरस्तसङ्गम्। एकं सदेकं परमः परेगः स वास्रदेवो न यतोऽन्यदस्ति॥ सज्ञाव एवं भवतो मयोको ज्ञानं यथा सत्यमसत्यमन्यत।

<sup>\*</sup> पग्यतीत्यनेन गम्यते—इति गः।

एतन्तु यत् संव्यवहारभूतं तत्रापि चोत्तं भुवनात्रितं ते \* ॥ इति ॥

अस्यासाविद्याचा निर्विशेषिचित्रात्वब्रह्मात्मैकलविज्ञानेन निर्वित्तं वदन्ति। न पुन सेत्यवे तदेकं पश्चिति, न पश्ची सत्युं पश्चिति। यदा ह्यवष एतिस्मनदृश्चेऽनात्मेऽनिक्तोऽनिलयनेऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते । श्रष्ट सीऽभयं गती भवति।

वियते हृदययात्य श्कियन्ते सर्वसंग्रयाः। चीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे॥

वायन्त चास्य कमाणि तासन् दृष्ट परावर ॥
वहा वेद ब्रह्मैव भवति। तमेव विदित्वातिमृत्युमिति, नान्यः
पत्या अयनाय विद्यते। दृत्याद्याः अतयः। अत्र मृत्युग्रब्देनाविद्याभिधीयते। यथा सन्त्युजातवचनम्,—मोहो वै मृत्युः
सम्मतो यः कवीनामिति । प्रमादं व मृत्युमहं ब्रवीमि।
सदाऽप्रमादममृतत्वं ब्रवीमीति। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म।
सदाऽप्रमादममृतत्वं ब्रवीमीति। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म।
विज्ञानमानन्दं ब्रह्म। दृत्यादिशोधकवाक्यावसेयनिर्विशेषचिनात्रस्वरूपब्रह्मात्मैकत्वविज्ञानञ्च। अथ योऽन्यां देवतामुपास्ते, अन्योऽसावन्योऽह्मस्मीति, न स वेद। श्रात्मेत्यवेगासोत। तत्त्वमिस। त्वञ्चाहमिस्म । भगवो देवते, श्रहं वै
त्वमिस भगवो देवते, तद्योहं सोऽसो, योऽसो सोऽहम्। दृत्यादिवाक्यसिडम्। वद्यित चैतदेव, श्रात्मेति तूपगच्छिन्त ग्राह्यन्ति

<sup>\*</sup> तदिति कः।

<sup>†</sup> मीह इत्ययमंगः, गचिक्रितपुलके नीपलभ्यते।

<sup>!</sup> तं बाहमस्मीति ग०।

चेति । तथा चाह वाक्यकारः । आसेत्येव तु ग्रह्णीयात्, सर्वस्य तिविष्यत्तेरिति । अनेन च ब्रह्मास्नैकलिविज्ञानेन मिथ्यारूपस्य सकारणस्य बन्धस्य निवृत्तिरुक्ता ॥

ननु च, संकलभेदिनिष्ठतिः अप्रत्यचिविष्डा कथमिव शास्त्रार्थ-जन्यविज्ञानेन क्रियते। क्रियं वा, रज्जुरेषा न सप-इति ज्ञानेन प्रत्यचिविष्ठा सपनिव्यक्तिः क्रियते। तम द्वारीः प्रत्यचयो विरोधः। इह तु प्रयचमूलस्य यास्त्रस्य प्रयचस्य चेतिं। त्त्वयोविरोधे कथं बाध्यबाधकभावः। पूर्वीत्तरयोदुष्ट-कारणजन्यवतदभावाभ्यामिति चेत्, शास्त्रप्रत्यच्योरपि-समानमेतत्। एतदुक्तं भवति, बाध्यबाधकभावे तुल्यल-सापेचलनिरपेचलादि न कारणं, ज्ञालाभेदानुमानेन प्रत्य-चीपमदीयोगात्। तत्र हि ज्वालैकां प्रत्यवेणावगम्यते। एवं सति इयोः प्रमाणयोविरोधे, यत् समाव्यमानान्ययासिद्ध तदाध्यम्। अनन्यथासिद्धमनवकाशमितरदाधकमिति सर्वन बाध्यबाधकभावनिर्णय-दृति। तस्मादनादिनिधनाविच्छित्र-सम्प्रदायासभाव्यमानदोषगन्धानवकाश्रशास्त्रजन्यनिर्विशेषनित्य ग्रुडमुत्तब्डस्वप्रकाथचिकाचब्रह्मात्मभावावबीधेन समाव्यमान-दोषसावकायप्रत्यचादिसिडविविधविकल्परूपबन्धनिव्वत्तिर्युत्तेव। समाव्यते च, विविधविकल्पभेदप्रपञ्चगाहिप्रत्यचस्यानादिभेद-वासनादिरूपाविद्याख्यो दोषः॥

<sup>\*</sup> सत्पचिति ग०।

<sup>†</sup> चेनुख्ययोरिति ख॰, ग॰। पाठीऽयं न रमणीय:।

ननु, अनादिनिधनाविच्छित्रसम्प्रदायतया निर्दोषस्यापि प्रास्त्रस्य, ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत—इत्येवमादेभेंदाव-लिम्बनी बाध्यतं प्रसञ्चेत। सत्यम्, पूर्वापरापच्छेदे पूर्व-यास्त्रवत् मोचप्रास्त्रस्य निरवकाप्रत्वात्तेन बाध्यत एव। वेदान्तवाक्येस्वपि सगुणब्रह्मोपासनपराणां प्रास्त्राणामयमेव न्यायः, निर्गु खत्वात् परस्य ब्रह्मणः॥

ननु च, यः सर्वज्ञः सर्ववित्। परास्य प्रक्तिविविधेव य्यते स्वाभाविकी ज्ञानबलिक्षया चं। सत्यकामः सत्य-सङ्कल्य—दत्यादिब्रह्मस्वरूपप्रतिपादनपराणां कथं बाध्यत्वम्। निगुणवाक्यसामध्यीदिति ब्रूमः। एतदुक्तं भवित। श्रस्तूल-मनखद्गस्वम्। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मः। निगुणं निरस्त्रनम्— दत्यादिवाक्यानि निरस्तसमस्तविशेषक्रुटस्वनित्यचैतन्यं ब्रह्मिति प्रतिपादयन्ति। इतराणि च सगुणम्। डभयविधवाक्यानां विरोधे, तेनैवापच्छेदन्यायेन निगुणवाक्यानां गुणापेचत्वेन परत्वाद्वनीयस्विमिति न किञ्चिदवहीनम् ॥

मनत च, सत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मत्यत्र ज्ञानादयो गुणाः प्रतीयन्ते। नित्युच्यते, सामानाधिकरण्येनैकार्थवप्रतीतेः। ज्ञानेकगुणविश्रिष्टाभिधानिऽप्येकार्थवमित्रज्ञमिति चेत्, ज्ञानभिधानज्ञो हि देवानां प्रियः। एकार्थवं नाम सर्वपदाना-मर्थेक्यम्। विश्रिष्टपदार्थाभिधाने विश्रेषणभेदेन पदानामर्थ-

<sup>\*</sup> चपहीनमिति ख॰, ग॰।

भेदोऽवर्जनीय: \*। ततस्रैकायेलं न सिध्यति। एवं तर्हि t सर्वपदानां पर्यायता स्यात्, अविभिष्टार्थाभिधायित्वात्। एकार्थाभिधायिलेऽपि अपर्यायलमविहतमनाः युण्, एकल-तात्पर्यनिश्ववादेकस्यैवार्थस्य तत्तत्पदार्यविरोधिप्रत्यनीकपर-त्वेन सर्वपदानामर्थवत्वमेकार्थत्वमपर्यायता च। एतदुक्तं भवति, लच्चलतः प्रतिपत्तव्यं ब्रह्म सक्तेतरपदाचे विरोधिरूपं, तिंदिरोधिरूपं सर्वमनेन पद्वयेण फुलती व्युद्खते। तव सत्य-पदं विकारास्पद्वेनासत्यादसुनी व्यावत्तपरं, ज्ञानपद्ञा-न्याधीनप्रकायार्ज्जङ्रूपादसुनी व्यावत्तपरम्, श्रनलपृद्ञु देशतः कालतो वसुतश्च परिच्छिताद्यावृत्तपरम्। नच व्यावृत्ति-र्भावरूपीऽभावरूपी वा धर्मः, अपि तु सक्ततरविरोधि ब्रह्मेव। यथा श्रीक्षरादेः कार्ण्यादिव्यावृत्तिः तत्तत्पदार्थ-खरूपमेव, न धर्मान्तरम्। एवमेकस्यैव वसुनः सकलेतर-विरोध्याकारतामवगमयद्यवक्तरमेकार्धमपर्यायच पदत्रय-मिति। तस्मादेकमेव ब्रह्म ख्यंच्योतिनिध्तनिख्ल-विशेषमित्युत्तं भवति। एवं वाक्यार्थप्रतिपादने सत्येव, सदेव सोम्येदमय त्रासीदेकमेवादितीयमिलादिभिरैका-र्थम्। यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, सदेव सोम्येदमय-यासीत्, त्राला वा इद्मेन एवाय ‡ यासीत्-इत्यादिभि-

<sup>\*</sup> न वर्ज्जनीय इति ख०।

<sup>†</sup> एवं तर्चि गुणगुणिनी भीवेऽपि ऐकार्यां स्थादिति खचिक्रित पुत्तके प्रयते।

<sup>‡</sup> एकमेवाय द्ति ख॰।

जंगत्कारणतयोपलचितस्य ब्रह्मणः खरूपिमदमुच्यते,—सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मिति। तत्व मुर्वशाखाप्रत्ययन्यायेन कारण-वाक्येषु सर्वेषु सजातीयविजातीयव्यावृत्तमिदतीयं ब्रह्म अवगतम्। जगत्कारणतयोपलच्चितस्य ब्रह्मणोऽदितीयस्य प्रतिपिपाद्यिषितं खरूपं तद्विरोधेन वक्तव्यम्। अदितोयत्व-श्वति गुणतोऽपि सदितीयतां न सहते। अन्यथा, निर्ञ्चनं निगुणिमत्यादिभिश्च विरोधः। श्वतश्चेतह्मच्णवाक्यमखण्डैक-रसमेव प्रतिपाद्यति॥

नतु च, सत्यज्ञानादिपदानां खार्षप्रहाणेन खार्षिवरीधिव्याद्यत्वसुखरूपोपस्थापनपरत्वेन \* लचणा स्यात्। नेष
दोषः, अभिधानद्वत्तरिप तात्पर्यद्वत्ते वेलीयस्वात्। सामानाधिकरण्यस्य ह्येक्य एव तात्पर्यमिति सर्वसम्मतम्। नतु च,
सर्वपदानां लचणा न दृष्टचरी, ततः किं वाक्यतात्पर्यविरोधे सत्येकस्यापि न दृष्टा। समिभव्याहृतपदसमुदायस्थैतत्तात्पर्यमिति निश्चिते सति, दृयो स्वयाणां सर्वेषां वा
तद्विरोधायकस्येव लचणा न दोषाय। तथाच श्रास्तज्ञीरम्युपगम्यते, कार्य्यवाक्यार्थवादिभि लें। किकवाक्येषु सर्वेषां
पदानां लचणा समाय्योयते। अपूर्व्यकार्ये एव लिङादे मुख्यदृत्तत्वात्, लिङादिभिः † कियाकार्यः लचणया प्रतिपाद्यते।
कार्यान्वितस्वार्थाभिधाविनाञ्चेतरेषां पदानामपूर्व्यकार्याः

<sup>\*</sup> परत्वे—इति ख०, ग०।

<sup>†</sup> लिङ्गादिभिरिति क०, ग०। (एवं परच)।

न्वित एव मुखोऽये इति क्रियाकार्यान्वितप्रतिपादनं लाच-णिकमिव। अतो वाक्यतात्पर्याविरोधाय सर्वपदानां लच-णापि न दोषः। अत इदमेवार्यजातं प्रतिपादयन्तो वेदान्ताः प्रमाणम्॥

प्रत्यचादिविरोधे च शास्त्रस्य बलीयस्वमुक्तम् \*। सति च विरोधे बलीयस्वं वक्तव्यं, विरोध एव न दृश्यते। निर्वि-शेष समात्र शाहिला यत्य च या नतु च घटोऽस्ति पटोऽ-सीति नानाकारवसुविषयं प्रत्यचं कथमिव सन्मात्रयाहीत्य-चते, विलचणग्रहणाभावे सति सर्वेषां ज्ञानानामेनविषय-त्वेन धारावाहिकविज्ञानवदेकव्यवहारहेतुतैव स्थात्। सत्यं, तथैवात विविचते क्ष्मां घटोऽस्तीत्यतास्तितं तद्गस्य व्यव-क्रियते। नच इयोरपि व्यवहार्योः प्रत्यचमूललं समावति, तयो भिन्नकालज्ञानपर्वात् । प्रत्यचज्ञानस्यैककचणवर्त्तित्वात्, तत खरूपं ‡ भेदो वा प्रत्यच्छा विषय इति विवेचनीयम्। भेद-ग्रहणस्य सक्पग्रहणतग्रितियोगिसारणसव्यपेचलादेव सक्पिवष-यलमवस्थात्रयणीयमिति न मेदः प्रत्यचेण ग्रह्मते । अतो भ्रान्ति-मूल एव भेदव्यवहारः । किञ्च, भेदो नाम किञ्चत् पदार्थौ न्याय-विद्धि निरूपियतुं न शकाते। भेदस्तावन वस्तुनः खरूपं, वस्तु-खरूपे ग्रहोते खरूपव्यवहारवत् मर्वसात् भेदव्यवहारप्रसक्तेः।

<sup>\*</sup> वलीयस्वं वक्तयमिति ग०।

<sup>†</sup> चिन्नावग्राहीति ग०। सन्नावत्रह्मग्राहीति ख०।

<sup>1</sup> खरूपं विति ग०।

<sup>¶</sup> न स सेट् द्ति ख॰, ग॰।

नच वाचं, खरूपे ग्रहीतेऽपि भिन्न,—इति व्यवहारस्य प्रतियोगिसव्यपचलात् तत्सरणाभावेन तदानीमेव न भेदव्यवहार इति,
खरूपमात्रभेदवादिनो हि प्रतियोगिसव्यपेचां च नीत्रोचितुं
चमाः, खरूपभेदयोः खरूपलाविशेषात्। यथा खरूपव्यवहारो
न प्रतियोग्यपेचः, भेदव्यवहारोऽपि तथेव स्थात्। हस्तः कर
दतिवत् घटो भिन्न—इति पर्य्यायलच्च स्थात्। नापि धर्मः, धर्मले
सति तस्य खरूपात् भेदोऽवश्याव्यणीयः। श्रन्यथा खरूपमेव
स्थात्। भेदे च तस्थापि भेदः तद्यमः तस्थापीत्यनवस्था। किञ्च,
जात्यादिधमीविशिष्टवस्तुग्रहणे सति भेदग्रहणं, भेदग्रहणे सति
जात्यादिधमीविशिष्टवस्तुग्रहणिमत्यन्योऽन्याश्रयणम्। श्रतो भेदस्थापि दुर्निक्षपत्थात् सन्माचस्येव प्रकाशकं प्रत्यचम्॥

किञ्च, घटोऽस्ति पटोऽसि घटोऽनुभ्यते पटोऽनुभ्यतइति सर्वे पदार्थाः सत्तानुभूतिघटिता एव दृष्यन्ते । श्रव समात्रं
सर्वासु प्रतिपत्तिष्वनुवत्तमानं दृष्यत इति तदेव परमार्थः ।
विशेषासु व्यावर्त्तमानत्या अपरमार्थाः रज्जुसपीदिवत्। यथा
रज्जुरिधष्ठानत्याऽनुवर्त्तमाना सती परमार्था, व्यावर्त्तमानाः सपेभूदलनास्बुधाराद्योऽपरमार्थाः । ननु च, रज्जुसपीदी रज्जुरियं न
सपं—द्रत्यादि रज्ज्वाद्यिष्ठानयाथार्ध्य\*ज्ञानेन बाधितत्वात् सपीदेरपारमार्थ्यं न व्यावर्त्तमानत्वात् । रज्ज्वादेरिप पारमार्थ्यं नानुवर्त्तमानतया, किन्त्वबाधितवात् । श्रव तु अवाधितानां घटादीनां
कथमपारमार्थ्यम् । उच्यते, घटादी दृष्टा व्यावृत्तिः सा किंद्धपेति
विवेचनीयम् । किं घटोऽस्तीत्यत्व पटाभावः, सिद्धं तिर्घ घटोऽस्ती-

<sup>\*</sup> याथात्मेति कः।

त्यनेन पटादोनां बाधितत्वम्। श्रतो बाधफलभूता विषयनिवृत्ति-व्यवित्तिः ॥ मा व्यावक्तमानानामपारमार्थ्यं साधयति। रज्ज्वत् सन्माचमबाधितमनुवक्ति। तस्मात् सन्माचातिरेकि सर्वमप-रमार्थम् ॥ प्रयोगस्य भवति, सन् परमार्थोऽनुवक्तमानत्वात् रज्जुसपीदौ रज्ज्वादिवत्। घटाद्योऽपरमार्थाः व्यावक्तमानत्वात् रज्ज्वाद्यधिष्ठानसपीदिवदिति॥

एवं ‡सत्यनुवर्त्तमानानुभूतिरेव परमार्था, सैव सती।
ननु च सकावमनुभूते विषयतया तती भिन्नम्। नैवं, भेदो हि
प्रत्यचाविषयत्वाहुनिरूपत्वाच पुरस्तादेव निरस्तः। अत एव
सतीऽनुभूतिविषयभावे।ऽपि न प्रमाणपदवीमनुसरित। तस्मात्
सदनुभूतिरेव, सा च स्वतः सिंडानुभूतित्वात्। अन्यतः सिंडी
घटादिवदननुभूतित्वप्रसङ्गः। किञ्चानुभवान्तरापेचा चानुभूते ने
प्रका कल्पयितुं, स्वसत्त्यव प्रकाशमानत्वात्। नह्यनुभूति वर्त्तमाना घटादिवदप्रकाशा दृष्यते, येन परायत्तप्रकाशाभ्युपगम्येत।
अथवं भन्नेषे, जत्मनायामप्यनुभूतौ विषयमात्रमवभासते
घटोऽनुभूयत—इति। निं कश्चिद्दद्ये।ऽयमिति जानंस्तदानीमेवाविषयभृतामनिद्भावामनुभूतिमप्यनुभवति। तस्माद्दटादिप्रकाशिन्त्याती चनुरादिकरणसन्निकर्षवदनुभूतेः सद्भाव एव

<sup>\*</sup> बार्टितरिति ख॰ ग०-पुस्तकयी ने पथते।

<sup>†</sup> सन्ताचातिरेकेण संदेमपरमार्थितित ख•, ग०।

<sup>‡</sup> सत्यनुमानानुभूतिरिति ग॰।

<sup>¶</sup> त्वं मनुषे—इति ख॰।

<sup>§</sup> प्रकार द्ति ग॰।

हेतु:। तदनन्तरमर्थगतकादाचित्कप्रकाशातिशयिकङ्गेनानुभूति-रनुमीयते। एवं तर्हि, अनुभूतेरजड़ाया अर्थवज्जड़लमापदीत,— इति चेत्, किमिद्भजड़लं नाम। न तावत् खसत्तायाः प्रकाशा-व्यभिचारः, सुखादिष्यप्रेतसभावात् । न हि कदाचिद्पि सुखादयः सन्तो नीपलभ्यन्ते। अतीऽनुभूतिः खयमेव नानुभूयते\*, अर्था-न्तरं सृयतोऽप्यङ्ग्ल्ययस्य स्वात्मसार्भवद्यक्यतादिति । तदिद्मना-कालितानुभवविभवस्य स्वमतिविज्ञिभातम्। अनुभूतियतिरेकिणो विषयधर्मस्य प्रकाशस्य रूपादिवदनुपल्येः। उभयास्यपेतानुभूत्ये-वाभिषयवहारीपपत्ती प्रकाशाखार्थं धर्मकल्पनानुपपत्ते थ । अती नानुभूतिरनुमीयते, नापि ज्ञानान्तरसिद्धा । अपि तु, सर्वं साध-यन्यनुभूतिः स्वयमेव सिध्यति। प्रयोगस, अनुभूतिरनन्याधीन-खधमीयवहारा स्वमम्बन्धादर्शान्तरे तबमीयवहारहेतुलात्, यः खसम्बन्धादर्थान्तरे तबसीव्यवहारहेतुः स तयोः खस्मिन्ननचा-धीनो दृष्टः, यथा रूपादि सा सुषतादी। रूपादि हि पृथियादी खसम्बन्धाचाच्रषवादि जनयन् खिसान रूपादिसम्बन्धाधीनया-चुषवादौ। त्रतोऽनुसूतिरात्मनः प्रकाशमानवे, प्रकाशत—द्ति व्यवहारे च खयमेव हेतु:। सेयं खयंप्रकाशानुभूति नित्या च प्राग-भावाद्यभावात्, तद्भावस स्वतः सिद्धलादेव । नच्चनुभूतेः स्वतः-प्रागभावः स्वतोऽन्यतो वावगन्तुं शक्यते। अनुभूतिः सिद्धायाः स्वाभावमवगमयन्ती मती तावन्नावगमयति, तस्याः सन्ते विरी-

<sup>\*</sup> नानुमीयते द्ति ख॰।

<sup>†</sup> प्रकाशाख्यधर्मीत ख॰, ग॰।

धादेव तदभावी नास्तीति कयं स्वाभावमवगमयति । एवमसत्यपि नावगमयति, अनुभूतिः खयममती कयं खाभावे प्रमाणं भवेत्। नाप्यन्यतोऽवगन्तुं प्रकाते, त्रनुभूतेरनन्यगीचरतात्। त्रस्याः प्राग-भावं साधयत् प्रमाणमनुमूतिरियमिति विषयीक्षत्य तद्भावं साधयेत, खतः सिद्धलेनेयमिति विषयीकारानईलात् तलागभावी नान्यतः शकावगमः। श्रतीरंखाः प्रागभावायभावादुत्पत्तिन शक्यते वत्त्रमित्यत्पत्तिप्रति \*बन्धाचान्येऽपि भावविकारास्तस्या न न सन्ति। त्रुत्यन्नेयमनुभूतिरात्मनि नानात्वमपि न सहते, यापकविरद्धीपलबेः। नं ह्यनुत्पनं नानाभूतं दृष्टं। भेदादीनामनु-भाव्यवेन च रूपादेरिवानुभूतिधमात्वं न समावति। अतोऽनु-भूतेरनुभवसक्षपत्वादेवान्योऽपि कश्चिदनुभाव्यो नास्या धर्मः। यतो निर्देतनिखिलभेदा संवित् । अत एव नास्याः खरूपातिरिक्त याययो जाता नाम कियदस्तोति खप्रकाशक्ष्मा सैवाला, यजड़-वाच अनामवयामं जड़नं संविदि व्यावर्त्तमानमनात्मवमपि हि मंविदो व्यावन्तयति॥

नन चाइं जानामीति चाहता प्रतीतिसिद्धा, मैवं, सा भान्ति- नि सिद्धा रजततेव ग्रुतिश्वनलस्य, श्रनुभृतेः खात्मनि कहे वायोगात्। श्रती † मनुखोऽइमित्यत्यन्तबहिर्भृतमनुख्यवादिविश्रिष्टपिष्डात्मा-भिमानवत् ‡चाहत्वमप्यध्यस्तम्। ज्ञाहत्वं हि चानिक्रयाकहेत्वं,

<sup>\*</sup> बन्धासान्य—द्ति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> तती मनुष्धीऽहमित्यन्तर्भृतिति ग॰।

<sup>‡</sup> जाल्लायध्यसमिति खः।

तच विक्रियात्मकं जड़ं विकारिद्रव्याहङ्कारयत्यिस्थमविक्रिये साचिणि चिनातालान कथिमव समावति। दृश्यधीनसिडिला-देव रूपादेरिव कर्तृत्वादे नीत्मधर्मावं, सुषुप्तिमूर्क्षादावहंप्रत्यया-भावेऽप्यालानुभवद्रभैनेन नालानोऽइंप्रत्ययगोचरत्वम्। कर्देलेऽइं-प्रत्ययगोचरते चालनोऽभ्यपगम्यमाने देहस्येव जङ्लपराक्षाना-क्रावादिप्रसङ्गी दुष्परिहरः। अहंप्रत्ययगोचरात्कर्तृतया प्रसिद्धा-दे हात् \* क्रियाफ लस्य स्वर्गादे भी तुरात्म नोऽन्य लं प्रामा जिकानां प्रसिद्धमेव। तथाइमर्थात् ज्ञातुरिप विलचणः साची प्रत्यगात्मेति प्रतिपत्तव्यम् । एवमविक्रियानुभवखरूपस्यैवाभिव्यञ्जको जङ्गेऽ-प्यहङ्कार: खाय्यतया तमिभव्यनिक्त । यात्मस्यतयाभिव्यङ्घा-मिव्यञ्जनमभिव्यञ्जनानां खभावः, दर्पणजलखण्डादिहि मुखचन्द्रबिमगोलादिकमात्मखतयाभिव्यनिक्त, तत्कतीऽयं जाना-म्यइमिति स्वमः। खप्रकाशाया अनुभूतेः कथमिव तद्भिव्यङ्गा-जङ्रूपाहङ्कारेणाभियङ्गात्विमिति मा वीचः, रविकरनिकराभि-यद्मकरतनस्य तदभियञ्जनतीप इर्मनात्। जानकरन्ध-निक्रान्तय्मणिकिर्णानां तद्भिव्यक्चीनापि करतलेन स्फ्टतर-प्रकाशी हि दृष्टचरः। यतीऽहं जानामीति ज्ञातायमहमर्थः चिन्नातात्मनी न पारमार्थिको धर्मः, अत एव सुषुप्तिसुत्त्यो-नीन्वेति, तत शृद्यहमुक्केखिवगमेन स्वाभाविकानुभवमात-

<sup>\*</sup> तत्तत्रियेति ख॰।

<sup>†</sup> वत्तव्यमिति ग॰।

<sup>‡</sup> खात्मस्यतयाभियञ्जनिति ख॰।

<sup>¶</sup> तद्भियञ्जकलद्रभ्नादिति ख॰।

<sup>§</sup> तचाइमुक्के खित ख॰।

रूपेणात्मावभासते। श्रत एव "सुप्तोत्थितः कदाचिनामण्यहं न श्रातवानिति परामण्यति। तस्मात् परमार्थतो निरस्तममस्तभेद-विकल्पनिविश्रेषिचिन्नात्रैकरमक्टस्थिनत्यमं विदेव स्नाल्या ज्ञात्य-श्रेयज्ञानरूपविविधविचिन्नभेदा विवक्ततं—इति तन्णूलसूतावि-यानिवर्षणाय नित्यग्रहबुहमुक्तस्वभावब्रह्मात्मैकत्वविद्याप्रतिपत्तये सर्वे वेदान्ता श्रारस्थन्त—इति॥

तदिदमीपनिषदपरमपुरुषवरणीयताहेतुगुणविशेषविरहिणामनादिपापवामनादूषिताशेषश्चेमुषोकाणामन्धिगतपदवाक्यस्वरूपतद्ययाथात्यप्रत्यचादिसकलप्रमाणहत्त्तदितिकत्त्व्यतारूपसमीचोनन्यायमार्गाणां विकल्पासहिविवधकुतक्ं क्ल्क्काल्पतमिति न्यायानुग्रहोतवाक्यप्रत्यचादिसकलप्रमाणहत्त्त्याथात्यविद्विर्गादरणीयम्। तथाहि निविशेषवादिभि निविशेषवस्तुनोदं प्रमाणिमिति न शक्यते वत्तं, सविशेषवस्तुविषयत्वात्
सर्वप्रमाणानाम्॥

यसु, खानुभवसिडमिति खगोष्ठीनिष्ठः समयः, सोऽप्यात्म-साचिकसविशेषादेव निरस्तः, द्रदमहमदर्शमिति केनचिहिशे-पेण विशिष्टविषयत्वात् सर्वेषामनुभवानाम्। सविशेषोऽप्यनुभूय-मानोऽनुभवः केनचिद् युक्त्याभासेन निर्विशेष—इति निष्कृष्य-माणः सत्तातिरेकिभिः खासाधारणः खभावविशेषे निष्कृष्ट्य

<sup>\*</sup> सुषुप्तीत्यित इति खः।

<sup>†</sup> भेदादिवर्त्तत इति, क॰ ख॰।

द्रं कस्पेति ख०, ग०।

—इति निष्कर्ष \*हेतुभृतैः सत्तातिरेकिभिः खासाधारणैः स्वभावविश्रेषैः सविश्रेष एवावितष्ठते। अतः कै सिंदिश्रेषै- विश्रिष्टस्यैव वस्तुनीऽन्ये विश्रेषा निरस्यन्त — इति न कचिन्निर्वि- श्रेषवस्तुसिद्धिः। धियो हि धोलं, स्वयंप्रकाश्रता च, ज्ञातु विषय- प्रकाश्रनस्वभावतयोपल्येः, स्वापमदमूच्छीसु च सविश्रेष एवानु- भव—इति खावसरे निपुणतरसुपपाद्यिष्यामः॥

स्वाभ्युपगतास्य नित्यत्वाद्यी ह्यनेकविश्रेषाः सन्त्येव, ते च न वस्तुमानिति श्रक्योपपादनाः, वस्तुमात्वाभ्युपगमे सत्यपि विधाभदिविवाददर्शनात् स्वाभिमततिद्वधाभेदैस्य स्वमतोपपाद नात्, श्रतः प्रामाणिकविश्षेषे विश्विष्टमेव वस्त्विति वक्तव्यम्। शब्दस्य तु विश्विषेण सविश्रेष एव वस्तुन्यभिधानमामर्थे पद-वाक्यरूपेण प्रवृत्तेः। प्रक्षतिप्रत्यययोगेन हि पदत्वम्, प्रक्षति-प्रत्यययोर्यभेदेन पदस्यैव विश्विष्टार्थप्रतिपादनमवर्ज्जनीयम्। पदभेदस्यार्थभेदनिबन्धनः, पदसङ्घातरूपस्य वाक्यस्यानेकपदार्थ-संसर्गविश्वषाभिधायित्वेन निर्विश्वषवस्तुप्रतिपादनासामर्थ्यात् न निर्विश्ववस्तुनि श्रन्दः प्रमाणम्॥

प्रत्यचस्य निर्विकल्पकसिवकल्पकभेदिभिन्नस्य न निर्विभेष-वस्तुनि प्रमाणभावः, सविकल्पकं जात्याद्यनेकपदार्थविभिष्टविषय-त्वादेव सविभेषविषयम्। निर्विकल्पकमिप सविभेषविषयमेव, सविकल्पके स्वस्मिन्ननुभूतपदार्थविभिष्टप्रतिसन्धानहेतुत्वात्।

<sup>\*</sup> निष्कार्षकेति क०, ग०।

<sup>†</sup> योगेनैवेति ख॰।

<sup>‡</sup> विशेषविधायिलेनेति क०, ग०।

निर्विक ल्पकं नाम केन चिडिशेषेण वियुक्तस्य ग्रहणं, न सर्विविशेष-रहितस्य, तथाभूतस्य कदाचिद्पि यहणाद्रभनात्, अनुपपत्ते अ केनचिदिशेषेण द्रसित्यमिति सर्वा प्रतीतिरुपजायते । तिकोण-मासादिसंस्थानविशेषेण विना कस्यचिद्पि पदार्थस्य ग्रहणा-योगात्। अतो निर्विकल्पकमेकजातीयद्रवेषु प्रथमपिण्डयच्णं, दितीयादिपिष्डग्रहणं सविकल्पकमित्युच्यते। तत्र प्रथमपिण्ड-यहणे गोलादेरनुवत्ताकारता न प्रतीयते, दितीयादिपिण्ड-ग्रहणेष्वेवानु हित्तप्रतीतिः, प्रथमप्रतीत्यनु मंहितवसु संस्थान-रूपगोलादेरन् वित्रधर्मविशिष्टलं दितीयादिपिण्डयहणावसेय-मिति दितीयादिग्रहणस्य सविकल्पकलं, सास्नादि \*वसुसंस्थान-रूपगोलादेरन्वत्तः न प्रथमपिण्डयहणे ग्रह्यत-इति प्रथम-पिण्डयहणस्य निर्विकल्पकलम्। न पुनः संस्थानरूपजात्यादेरय चणात्, संस्थानक्षपजात्यादेरिप एैन्द्रियकताविशेषात्। संस्था-नेन विना मंखानिनः प्रतीत्यन्पपत्ते प्रथमपिण्डयहणेऽपि ससंस्थानमेव वस्तित्यमिति ग्रह्मते । त्रती दितीयादिपिण्ड-यहणेषु गोत्वादेरनुद्वतिधभीविशिष्टता संस्थानवत् संस्थानिवच सर्वदैव ग्टच्चत—द्रति तेषु सविकल्पकलमेव। त्रतः प्रत्यच्य कदाचिदपि न निर्विशेषविषयत्वम्। अत् एव सर्वत्र भिना-भिन्नलमपि निरस्तम्। दूदमिस्यिमिति प्रतीताविद्मिस्यंभावयी-रैकां कथमिव प्रत्येतुं भकाते। अनेसंभावः सासादिसंस्थान-विशेषस्ति इयो द्रयमिद्मं ॥—इत्यनयोरैकं प्रतीतिपराइत-

<sup>\*</sup> सामादिमहास्लिति कः।

<sup>†</sup> न ग्रज्ञत-र्ति क०, ख०।

मेव। तथाहि, प्रथममेव वस्तु प्रतीयमानं सक्तेतर्थाष्ट्रत्तमेव प्रतीयते, व्यावृत्तिय गोलादिसंखानविशेषविश्रिष्टतया द्रद्मिख-मिति प्रतीते:। सर्वत विशेषणविशेष्यभावप्रतिपत्ती तयीरत्वन-भेदः प्रतीत्येव सुव्यक्तः, तत्र द्रां सुरा एयक् संस्थान-मंस्थिताः स्वनिष्ठाच कदाचित् कचिद् द्रव्यान्तरविशेषण-तयावितष्ठन्ते, गोलादयसु द्रथसंस्थानतयैव पदार्घभूताः सन्तो द्रव्यविशेषणतयावस्थिताः। उभयच विशेषणविशेष्यभावः समानः, अत एव तयी भेंदप्रतिपत्तिय । द्र्यांसु विशेषः, प्रथक-सिद्धि अप्रतिपत्तियोग्या दण्डादयः, गोलादयसु नियमेन तदनर्हा-इति, त्रतो वसुविरोधः प्रतीतिपराहत—द्ति प्रतीतिप्रकार्निक्न-वादेवीचिते, प्रतीतिप्रकारी हि द्रमित्यमित्येव सर्वसम्पतः। तदेतत् स्वनारेण, नैकस्मिनसभावादिति सव्यत्तसपपादितम्। प्रत्यच्य सविभेषविषयलेन प्रत्यचादिदृष्टसम्बन्धविशिष्ट्र विषयत्वादनुमानमपि सविशेषविषयमेव, प्रमाणसंख्याविवादेऽपि सर्वाभ्यपगतप्रमाणानामचमेव विषय—द्ति न प्रमाणिन निर्विशेषवसुसिडिः। वसुगतस्वभावविशेषेस्तदेव वसु निविशेषमिति वदन् जननीबन्ध्यालप्रतिज्ञावत् खवाग्विरोधित-मपि न जानाति॥

यत्, प्रत्यचं सन्माचयाहित्वेन न भेद्विषयं, भेद्य विकल्पा-

<sup>\*</sup> प्रयकस्थितिप्रतिपत्तीति ग॰।

<sup>†</sup> एवमिति कः।

<sup>‡</sup> विशिष्टलादनुमानिमिति ख॰।

<sup>§</sup> प्रतिज्ञायामिवेति ग० ।

सहलात् दुर्निक्प — दृष्युक्तम्। तदिप जात्यादिविश्वष्टस्यैव वसुनः
प्रत्यचिषयत्वात् जात्यादेरेव प्रतियोग्यपेचया वसुनः स्वस्य च
भेदव्यवहारहेतुत्वाच दूरोत्सारितम्। संवेदनवदूपादिवच परच
व्यवहारविश्वषहेतोः स्वस्मिन्नपि तद्यवहारहेतुत्वं युस्माभिरभ्युपेतं
भेदस्यापि सम्भवत्येव। श्रत एव नानवस्थान्योन्याश्रयणञ्च। एकचणवतित्वेऽपि प्रत्यचन्नानस्य तस्मिनेव चणे वसुभेदक्पतत्संस्थानगोत्वादेग्टेहीतत्वात् चणान्तरप्राद्यं न किञ्चिदिह तिष्ठति॥

त्रिप च, सन्मात्रग्राहित घटोऽस्ति पटोऽस्तीति विशिष्टविषया
प्रितपित्तिर्विष्यते। यदि च, सन्मात्रातिरे किवसुसंस्थानरूपजात्यादिलचणो भेदः प्रत्यचेण न ग्रहीतः, किमित्यस्वार्थी महिषदर्भनेन निवर्तते। सर्वासु प्रतिपत्तिषु सन्मात्रमेव विषययत्, तृत्प्रतिपत्तिविषयसहचारिणः सर्वे श्रव्दा एकैकप्रतिपत्तिषु
किमिति न स्रर्थन्ते। किञ्च, श्रस्ते हिस्ति च संवेदनयोरेकविषयत्वेनोपरितनस्य ग्रहीतग्राहित्वात् विशेषाभाषाः
स्मृतिवैलचण् न स्यात्\*। प्रतिसंवेदनं विशेषाभ्युपगमे प्रत्यचस्य विशिष्टार्थविषयत्वमेवाभ्युपगतं भवति। सर्वेषां संवेदनानामेकविषयतायामेकेनैव संवदनेनाशेषग्रहणादन्यविधराद्यभावश्व प्रसच्चेत॥

न च, चचुषा सन्मार्च ग्रह्मते। तस्य रूपरूपिरूपैकार्घसमवेत-पदार्घगाहिलात्। नापि लचा स्प्रावहस्तुविषयलात्। श्रोता-दौन्यपि न सन्माचविषयाणि, किन्तु शब्दरसगन्धलचणविशेष-

<sup>\*</sup> वैजन्याभावादिति ग०। पाठीऽयं न माधुतरः।

विषयाखीव । अतः सन्मानस्य च ग्राहकं न किञ्चिदिह दृश्यते। निर्विशेषसनातस्य च प्रत्यचे णैव यहणे ति दिषया गमस्य प्राप्त-विषयत्नेनानुवाद्वत्वमेव स्थात्, सन्मात्रब्रह्मणः प्रमेयभावसः। तती जड़लनाशिलादयस्वयैवीकाः। श्रती वसुमंस्थानरूप-जात्यादिलचणभेदविशिष्टविषयमैव प्रत्यचम्। संखानाति-रेकिणोऽनेके खेकाकारवृद्धिबोध्यस्यादर्शनात् तावतेव गोत्वादि-जातिव्यवहारीपपत्तरितरेकवादेऽपि संस्थानस्य सम्पृति-पत्रवाच संखानमेव जातिः। संखानं नाम खासाधारण-रूपमिति यथावसु संखानमनुसन्धेयम्। जातियइणेनैव भिन-इति व्यवहारमभवात् । पदार्थान्तरादर्भनाद्यान्तर-वादिनाप्यस्पुपगतलाच गोलादिरेव भेदः। ननु च, जात्यादि-रेव भेदश्चेत्, तिसान् ग्टहीते तद्यवहार्वत्! भेदव्यवहारीऽपि स्यात्। सत्यं, भेद्य व्यवक्रियत एव, गीलादिव्यवहारात्। गोलादिरेव हि सकलेतरस्य व्यावृत्तिः, गोलादौ गटहोते सक-लेतरसजातीयबुद्धिव्यवहारयीर्निर्देतः। भेदग्रहणेनैव ह्यभेद-निव्यत्तिः। अयमसाद्भिन-इति तु व्यवद्यारे प्रतियोगिनिर्दे-यस्य तर्पेचलात् प्रतियोग्यपेचया भिन्न-इति व्यवहार-इत्यत्तम्॥

यत् पुनः, घटादीनां विशेषाणां व्यावर्तमानलेनापारमार्थः
मुत्तं, तदनालीचितवाध्यवाधकभावव्याव्यसमुव्वत्तिविशेषस्य

<sup>\*</sup> प्रमेयभावस्वेदिति ख॰।

<sup>†</sup> पदार्था नारवादिनामभ्युपगनायलाचेति ख॰।

<sup>‡</sup> व्यवद्वारादिति ग॰।

मान्ति मानि विद्या प्रान्थो हि विदोधे वाध्यवाधन-भावो, वाधितस्य याद्यत्तिः। यत्र घटपटादिषु देशमालभेदेन विदोध एव नास्ति, यस्मिन् देशे यस्मिन् काले यस्य सङ्गावः प्रतिपत्रस्तस्मिन् देशे तस्मिन् काले तस्याभावः प्रतिपत्रश्चत्, तत्र विदोधा हलवतो वाधकत्वम्, बाधितस्य च निद्यत्तिः। देशा-न्तरकालान्तरसम्बन्धितयानुभूतस्यान्यदेशकालयोरभावप्रतीतौ न विदोध—इति कथमत्र बाध्यवाधकभावः, अन्यत्र निद्यत्त-स्यान्यचः निद्यत्तिवा कथमुच्यते। रज्जुसपीदिषु तु तद्देशकाल-सम्बन्धितयेवाभावप्रतोते विदोधो वाधकत्वं व्याद्यत्तिश्चेति, देश-कालान्तरदृष्टस्य देशकालान्तरव्यावक्तमानत्वं मिष्यात्वव्याप्तं न दृष्टमिति न व्यावक्तमानत्वमानमपारमार्थे हितुः॥

यत्तु, अनुवर्त्तमानत्वात् सत्परमाथ-इति तत् सिडमेविति
न साधनमहिति, श्रतो न सन्मात्रमेव वस्तु, अनुभूतिसि हिशेषयो श्रु
विषयविषयिभावेन भेदस्य प्रत्यचिसि हत्वाधितत्वाच अनुभूतिरेव सतीत्येतदिप निरस्तम्॥

यत्तु, अनुभूतेः स्वयंप्रकाशत्वस्तां, ति द्विषयप्रकाशनवेलायां ज्ञातुरात्मनस्तदेव∥, न तु सर्वेषां सर्वदा तथैवेति नियमोऽस्ति।

<sup>\*</sup> परिकल्पितिमिति ख॰, म॰।

<sup>†</sup> तिष्वदिति ख॰।

<sup>‡</sup> अन्यव देशानारे निवृत्तिरित ख॰।

प चपारमार्याचेतुरिति ग॰।

<sup>§</sup> अनुभूतित दिषययी खेति ग॰।

<sup>।</sup> तथैवेति ख॰, ग॰।

परानुभवस्य हानीपादानादिलिङ्गकानुमानज्ञानविषयलात्, खानुभवस्याप्यतीतस्याज्ञासिषमिति ज्ञानविषयत्वद्रभनाच। अतीऽनुभूतिश्चेत् स्ततः सिद्धेति वक्तुं न शकाते, अनुभूतेरनु-भाव्यलेऽननुभूतिलमपि \* दुरुत्तम्। खगतातीतानुभवानां पर-गतातीतानुभवानाञ्चानुभाव्यत्वेनाननुभूतित्वप्रसङ्गात् । परानु-भवानुमानानभ्यपगमे च यब्दार्थसम्बन्धग्रहणाभावेन समस्त-यब्द्यवहारोच्छेदप्रसङ्गः। याचार्यस्य ज्ञानवत्त्वमनुभूय<sup>†</sup> तदुपसत्तिय क्रियते, सा च नोपपद्यते। नचान्यविषयलेऽननु-भूतित्वम्। अनुभूतित्वं नाम वर्त्तमानद्रशायां खसत्तयैव खात्रयं प्रति प्रकाशमानलं, स्वयत्त्रयेव स्वविषयसाधनलं वा। ते चानुभवान्तरानुभाव्यत्वेऽपि खानुभवसिं नाषगच्छत—इति नानुभूतिलमपगच्छति, घटा देखननुभूतिलमेव तत्खभाव-विरहात् नानुभाव्यलात्, तथानुभूतेरननुभाव्यलेऽपि अननु-भूतित्वप्रसङ्गा दुवीरः। गगनकुसुमादेरननुभाव्यस्याननुभूति-वात्। गगनकुसमादेरननुभूतिव्यमस्वप्रयुक्तं, नाननुभायव-प्रयुक्तमिति चेत्—एवं ति प्यादेरप्यननुभूतिलिनबन्धन-मज्ञानाविरोधिलमेव नानुभाव्यलिमत्यास्यीयताम्। अनुभूते-रनुभाव्यलेऽज्ञानाविरोधिलमपि तस्या घटादेरिव प्रसच्यत—

<sup>\*</sup> अननुभृतिलिमत्यपीति ग०।

<sup>†</sup> ज्ञानव खमनुमाय तदुत्पत्तिरिति ग०। तदुपपत्तिरिति ख०।

<sup>‡</sup> नापगच्छत-र्तीत ग॰।

<sup>¶</sup> घटादेरप्यज्ञानाविरीधिलमेवाननुभूतिलनिवन्धनं प्रज्ञानामनुभायलिसत्याः स्रोयतामिति ख॰।

इति चेत्, अननुभायलेऽपि गगनकुसुमादेरिवाज्ञानाविरोधिल-मपि प्रसच्चत—एव । अतोऽनुभाव्यलेऽननुभूतिलमित्युपद्यस्॥

यत्, संविदः खतःसिद्धायाः प्रागभावायभावादुत्पत्ति निर- 500 h-3 स्यते, तदस्यस्य जात्यन्थेन यष्टिः प्रदीयते। प्रागभावस्य प्राह्ना-भावादभावी न भ्रकाते वत्नुम्, अनुभूत्येव ग्राहणात्\*। कथमनु-भूतिः सती तदानीमेव स्वाभावं विरुद्धमवगमयतीति चेत्, न ह्यनुभूतिः खसमानकालवर्त्तिनमेव विषयीकरीतीत्यस्ति नियमः, त्रतीतानागतयोरविषयत्वप्रसङ्गात्। अथ मन्यसं, अन्-भूतिप्रागभावादेः सिध्यतस्तत्मकालभावनियमोऽस्तीति, किं त्वया क्वचिदेवं दृष्टं येन नियमं ब्रवीषि। इन्त, तर्हि तत एव दर्भनात् प्रागभावादिः सिष-इति न तदभावनिक्कवः। तल्यागभावच तल्यमकालवर्त्तनमनुक्ततः को ब्रवीति । इन्द्रिय-जनानः प्रत्यच्य च्रिष स्वभावनियमो, यत् स्वसमानकाल-वर्त्तिनः पदार्थस्य याहकलं, न मर्वेषां ज्ञानानां प्रमाणानाञ्च, सारणानुमानागमयोगिप्रत्यचादिषु कालान्तरवर्त्तिनोऽपि यहण-द्रभेनात्। त्रत एव च प्रमाणस्य प्रमेयाविनाभावः। न हि प्रमाण्य स्वकालवर्त्तनाऽविनाभावोऽर्धसम्बन्धः। श्रीप त यद्देशकालादिसम्बन्धितया योऽयोऽवभासते तस्य तयाविधाकार-मिष्यालप्रत्यनीकता। यत इदमपि निरस्तं, सृतिने बाह्य-विषया, नष्टेऽप्यूर्ये स्रितिदर्भनादिति। त्रयोचेत्रं, न तावत्

<sup>\*</sup> यहणादिति ख०, ग०।

<sup>ं</sup> खयीचान-इति ख्।

संविद्यागभावः प्रत्यचावमेयः, अवक्तमानत्वात्। न च प्रमाणान्तरावमेयः, लिङ्गाद्यभावात्। न हि संविद्यागभावव्याप्तमित्तः
लिङ्गमुपलभ्यते, नानुपलिध्यर्पि\* कस्यचिद्वृध्यते, न चागमस्तदिषयी दृष्टचरः। अतस्त्रद्यागभावः प्रमाणाभावादेव न सेत्यतोति। यद्येवं स्वतः सिद्दत्वविभवं परित्यच्य प्रमाणाभावेऽविक्रद्येत्,
योग्यानुपलक्ष्येत्रवाभावः समर्थित—द्रत्युपशास्यतु भवान्॥

किञ्च, प्रत्यच्जानं स्वविषयं घटादिनं स्वसत्तानालीः सन्तं साध्यत् तस्य न सर्वदा सत्तामवगमयत् दृष्यत—द्गति घटादेः पूर्व्योत्तरकालसत्ता न प्रतीयते, तद्प्रतीतिञ्च संवेदनस्य काल-पिरिच्छिन्नतया प्रतीतेः। घटादिविषयसेव संवेदनं स्वयं कालान-विच्छनं प्रतीतं चेत्, तत्संवेदनविषयो घटादिरिप कालान-विच्छनं प्रतीयत—द्गति नित्यः स्थात्। नित्यं चेत् संवेदनं स्वतः सिद्धं, नित्यमित्येव प्रतीयते, नच तथा प्रतीयते। एवमनुमानादि संविद्देऽिष कालानविच्छनाः प्रतीताञ्चेत्, स्वविषयानिष कालानविच्छनान् प्रकाययन्तीति ते सर्वे कालानविच्छना नित्याः स्यः, संविद्नुक्षपस्कष्णवादिषयााणाम्। न च निर्विषयाण्यां संवित् काचिद्सि, अनुपलब्धेः। विषय-प्रकायनस्वभावतयैवीपलक्षेरेव िच्च संविदः स्वयंप्रकायता

<sup>\*</sup>नानुपपत्तिरिति ग०।

<sup>†</sup> प्रमाणाभावे च रूढसेदिति ग०।

<sup>‡</sup> खसताकाले साधयदिति ग॰।

<sup>॥</sup> अनुमानाधीनसंविदीऽपीति क०, ख०।

श निविषयप्रकाशता संविदिति ग०।

समर्थिता, संविदी विषयप्रकाश्चनसत्ता \*स्वभावविरहे सिति स्वयंप्रकाश्वासि है:, श्रनुभूतेरनुभवान्तराननुभाव्यवाच्च संविदः तुच्छतेव स्थात्। न च स्वापमदमूर्छा दिषु सर्वविषयशून्या केवलैव संवित् परिस्तुरतीति वाचं, योग्यानुपलव्धिपराक्षत-वात्!, तास्विप दशास्त्रनुभूतिरनुभूता चेत्, तस्याः प्रबोध-समयेऽनुसन्धानं स्थात्, न च तदस्ति॥

ननु खापादिदशाखिप सिवशिषीऽनुभवीऽसीति पूर्वमुत्तं, सत्यमुत्तं §, सतु श्रालानुभवः सविषय एव स्थापियथिते,

<sup>\*</sup> प्रकाशतिति ख॰। प्रकाशकतिति, ग॰।

<sup>†</sup> पराहतलादिति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> तिरस्त्रतदेहिति ग०)

<sup>¶</sup> प्रत्यवसर्षे सेति ग०।

<sup>§</sup> चत्यमुक्तामित्ययमं शी गचिकितपुस्तके न दस्यते !

इहं तु सकलविषयविरहिणी निरायया च संवित्रिषिध्यते। केव-लैव संविदालानुभव-इति चेत्र, सा च साश्रयेति ह्यपपाद-यिष्यते। त्रतोऽनुभूतिः सती खयं खप्रागभावं न साध्यतीति प्रागभावासि विर्न यकाते वक्तम्। अनुस्तेरनुभाव्यत्यसमावीपपा-दनेनान्यतोऽष्यसिं िनरस्ता, तस्नात्र प्रागभावाद्यसिंद्या संवि-दोऽनृत्यत्तिरुपपत्तिमतो। यदपास्या अनृत्यत्या विकारान्तर-निरसनं, तद्प्यन्पपनं प्रागभावे व्यभिचारात्, तस्य हि जन्मा-भावेऽपि विनामो दृश्यते। भावेष्यिति विमेषणे तर्भेकुमलता-विष्कृता भवति । तथा च, भवद्भिमता अविद्यानुत्पन्नैव विविध-विकारासदं तलज्ञानीदयादन्तवती चेति तस्यामनैकान्यं, तदि-काराः सर्वे मिष्याभूता—इति चेत्, किं भवतः परमार्थभूतीऽष्य-स्ति विकारः, येनैति दिशेषणमध्वद्भवति, न ह्यसावस्थपगम्यते। यद्ष्यनुभूति \*रजङ्लात् खिसान् विभागं न सहत—दूति, तदपि नीपपद्यते। 'श्रजदृष्येवालनी देहेन्द्रियादिभ्यी विभक्तत्वादना-दिलेन चाम्य्पगताया ऋविद्याया आत्मनी व्यतिरेकस्यावस्था-श्रयणीयलात्, स विभागी मिथारूप—इति चेत्, जन्मप्रतिबदः परमार्थविभागः किं कचित् दृष्टस्वया। अविद्याया आत्मनः परमार्थती विभागाभावे हि वसुती हाविद्यैव सादाला, अबा-धितप्रतिपत्तिसिडदृष्यभेदसमर्थनेन दर्गनभेदीऽपि समर्थित एव, क्रेयभेदाच्छेदनभेदवत्। यदपि नास्या दशेर्दृ शिस्तरूपाया

<sup>\*</sup> अजलादिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> खजस्येविति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> प्रतिबच - इति ख॰, ग॰।

दृष्यः कश्चिद्रिष धम्मीऽस्ति, दृष्यलादेव तेषां न दृणिधम्मिलि च तद्रिष स्वास्तुपगतः प्रमाणिसि नित्यलस्वयंप्रकाम्यलाद्धिम्मि-रुभयमः नैकान्तिकम्। न च ते संवेदनमा चं स्वरूपभेदात्, स्वस-त्रयेव स्वाश्चयं प्रति कस्यचिद्दिषयस्य प्रकामनं हि संवेदनम्। स्वयंप्रकामता तु स्वसत्तयेव स्वाश्चयाय प्रकाममानता, प्रकामञ्च चिद्चिद्रभेषपदार्थमाधारणं व्यवहारानुगुण्धं, सर्वकालवर्त्त-मानत्वं हि नित्यलम्, एकलमेकमंस्थावच्चेद—द्रति, तेषां जड़लाद्यभावरूपतायामिष तथाभूतरिष तैश्चतन्य प्रमामृतैर्ष्य-नैकान्त्यमपरिहार्थम्। संविदि तु-स्वरूपातिरेवेण जड़लादि-प्रत्यनोकलिसत्यभावरूपो भावरूपो वा धम्मी नाम्युपेतस्वेत् तिमिषेधोक्त्या किमिष नीक्तं भवेत्॥

श्रिप च, संवित् सिध्यित वा न वा। सिध्यित चेत्, सधमीता स्थात्, नो चेत्, तुच्छता गगनकुसुमादिवत्। सिंडिरेव संविदिति केत्, कस्य कं प्रतीति वत्तव्यम्। यदि न कस्यचित् कञ्चित् प्रति सा, तर्हि न सिंडिः, सिंडिहि पुत्रत्निव कस्यचित् कञ्चित् प्रति सा, तर्हि न सिंडिः, सिंडिहि पुत्रत्निव कस्यचित् कञ्चित् प्रति भवति। श्रात्मन इति चेत्, कोऽयमात्मा। ननु संविदेवेत्युक्तं, सत्यमुक्तं, दुक्त्तन्तु तत्। तथा हि, कस्यचित् पुक्षस्य किञ्चि-दर्यजातं प्रति सिंडिक् पतया तत्सस्वन्धिनो सा संवित् स्वयं कथिमवात्मभावमनुभवेत्। एतदुक्तं भवति, श्रनुभूति-रिति स्वात्र्यं प्रति खसङ्गावेनैव कस्यचिद्दस्तुनो व्यवहारान्तुगुण्यापादनस्वभावो ज्ञानावगितसंविदाद्यपरनामा सकर्मको-

<sup>\*</sup> धमारनेकान्तिकिसिति ख॰।

<sup>†</sup> चेतनानन्यधर्मभूतेरिति ख॰।

ऽनुभवितुरात्मनी धर्माविशेषः, घटमहं जानामीममधमवगच्छामि, घटमहं संवेद्योति सर्वेषामात्मसाचिकः प्रसिद्धः । एतत्स्वभावतया हि तस्याः स्वयंप्रकाशता भवतायुपपादिता। अस्य मकर्माकस्य कर्षभीविशेषस्य \*कर्माववत् कर्त्वमि दुवैटिमिति। तथा ह्यस्य कर्त्रः स्थिरवं कर्षधर्मस्य संवेदनास्यस्य सुखदुःखादे-रिवीत्पत्तिस्थितिनिरीधा य प्रत्यचमोच्यन्ते । कर्दस्थैयन्तावत् स एवायमधः पूर्वं मयानुभूत- इति प्रत्यभिज्ञां सिद्धम्, अहं जाना स्यहमज्ञासिषं, ज्ञातुरेव ममेदानीं ज्ञानं नष्टमिति च संवि-दुत्पत्थादयः प्रत्यचिद्धा-इति कुतस्तदैकाम्। एवं चणः भिक्तिचाः संविद आस्तवास्युपगमे पूर्वेद्युद्धिमद्मपरेद्युरिद-महमद्रीमिति प्रत्यभिज्ञा च न घटते। श्रन्येनानुभूतस्य न ह्यन्येन प्रत्यभिज्ञानसमावः । किञ्च, अनुभृतेरात्मलाभ्युपगमे तस्रा नित्य-लेऽपि प्रतिसन्धानासभवसदवस्यः, प्रतिसन्धानं हि पूर्ब्बापर-कालस्थायिनमन्भवितारमुपस्थापयति, नान्भृतिमाचम्। ऋइ-मेवेदं पूर्वीमणाचभूविमिति। भवतोऽनुभूतेन ह्यनुभविद्यत्विमष्टम्, अनुभूतिरनुभूतिमालमेव। संविन्नाम काचिन्निराश्रया निर्विषया वा अत्यन्तान्पलक्षेर्न सभवतीत्युक्तम्। उभयाभ्यपगता संवि-देव आसे खुपल अपराहतम्, अनुभूतिमात्रमेव परमाय - इति निष्कर्ष्ट्रेलाभासाय निराक्ताः॥

ननु, चाहं जानामीत्यसायत्यये योऽनिदमंशः प्रकार्यक-रमिश्चत्पदार्थः स श्राला। तिसिंसद्वलिभीसिततया युषदर्थ-

<sup>\*</sup> कर्मभाववदिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> प्रत्यभित्रापत्यचिषद्विति ख॰, ग॰।

लच्चां जानामीति सिध्यत्रहमर्थिकातातिरेकौ युष्पदर्थ एव। नैतदेवम्। त्रहं जानामीति धर्मधर्मितया प्रत्यचप्रतीति-विरोधादेव। किञ्च,

श्रहमर्थी न चेदात्मा प्रत्यक्त नातानी भवेत्। अहं बुद्धा परागर्थात् प्रत्यगर्थी हि भिद्यते ॥ निरस्ताखिलदु:खोऽहमनन्तानन्दभाक् खराट्। भवेयमिति मोचार्थी अवणादी प्रवर्तते॥ श्रहमयविनाशयेकोच-इत्यध्यवस्यति। अपसर्पेट्सी मोचक्याप्रस्तावगन्धतः॥ मयि नष्टेऽपि मत्तीऽन्या काचिज् ज्ञितिरवस्थिता। इति तलाप्तये यतः कस्यापि न भविष्यति॥ वसम्बन्धितया द्यस्याः सत्तादि त्रप्तितादि च। खसम्बन्ध \*वियोगे तु ज्ञितिरेव न सिध्यति॥ क्ते न के वासावे के देना देरि मिडिवत्। अतोऽहमर्थी जातैव प्रत्यगालेति निश्चितम्॥ विचातारमरे केन 'जानात्येवेति च श्रुतिः। जिल्ला एतद् यो वेत्ति तं प्राज्ञः चेत्रज्ञ— इति च स्रतिः ॥ गाना श्रुतेरित्यारभ्य सूत्रकारीऽपि वच्छाति। ± 3-18 ज्ञोऽत—एवे‡त्यतो नाता ज्ञितमात्रमिति स्थितम्॥ यहं प्रत्ययसिद्धी ह्यसाद्धः, युषायत्ययविषयी युषाद्धः,

<sup>\*</sup> खसन्विति ख॰।

<sup>†</sup> विजानीयादिति ख॰।

<sup>‡</sup> एव तती नात्मिति ख॰।

तत्राइं जानामीति सिडी जाता युषद्धे दिति वचनं, जननी मे बस्येतिवत् व्याहतार्यञ्च । न चामी ज्ञाताहम यौरन्याधीनप्रकाशः, ख्यंप्रकाश्रलात्। चैतन्यखभावता हि ख्यंप्रकाश्रता, यः प्रका-ग्रखभावः सोऽनन्याधीनप्रकाशी दीपवत्। न हि दीपादेः खप्रभावनिभासितेलेन अप्रकाशिलमन्याधीनप्रकाशलञ्च। किं तर्हि, दीपः प्रकाशस्त्रभावः खयमेव प्रकाशते, श्रन्यानपि प्रका-शयति प्रभया। एतदुक्तं भवति, यथैकमेव तेजोद्रव्यं प्रभापमा-वद्रेपणावतिष्टते, यद्यपि प्रभा प्रभावद्वयगुणभूता, तथापि तेजी-द्रव्यमेव, न शौक्तादिवत् गुणः, स्वाययादन्यचापि वर्त्तमान-वाद्रपवत्वाच, गौलगादिधर्मवैधर्म्यात्रकाशवत्वाच तेजोद्रय-मेव, नार्यान्तरम्। प्रकाशवत्त्वं च खखरूपस्यान्येषाच प्रकाश-कलात्, अस्यास्तु गुणलयव हारी नित्यतदाश्रयत्वतच्छेषलनिब-न्धनः। न चात्रयावयवा एव \*विशीणीः प्रचरन्तः प्रभेत्य्चन्ते, मणियुमणिप्रस्तीनां विनाशप्रसंगात् । दीपेऽप्यवयविप्रतिपत्तिः कदाचिदपि न स्थात्, न हि विश्वरणस्वभावावयवा दीपायतुरं-गुलमावनियमेन पिष्डीभूता ऊर्द्र मुहम्य ततः पश्चा गुगपदेव तिर्थगृद्धमधस्वैकरूपा विशीणीः। प्रचरन्तीति वक्तं शकाते। सप्रभाका एवं दीपाः प्रतिचणमृत्पना विनध्यनीति पुष्कलकारणक्रमीपनिपातात् तिहनाशे विनाश्रशावगम्यते। प्रभायाः खाश्रयसमीपे प्रकाशाधिकामी ण्याधिकामित्या युपलिख-

<sup>\*</sup> विशिष्यमाणा इति कः।

<sup>†</sup> विशीर्थमाणा इति कः।

व्यवस्थाप्यम्, अम्यादीनामीक्णादिवत्। एवमाला चिद्रप एव चैतन्यगुण-इति। चिद्रपता हि खयंप्रकायता। तथा हि खतयः, स यथा सैन्धवधनीऽनन्तरीऽबाह्यः क्षत्स्रो रसधन एव। एवं वा व्राप्तः अरे त्रयमालानन्तरीऽबाह्यः कत्सः प्रज्ञानघनी विज्ञानघन-एव। श्रवायं पुरुषः खयंच्योतिर्भवति। न विज्ञातुर्विज्ञाते- र्रे-१४/३ विपरिलोपो विद्यते । अय यो वेदेदं जिल्लाणीति स आला । क रामा कतम आला योऽयं विज्ञानमयः प्राणिषु हृद्यन्तज्यीतिः पुरुषः । १००० एष हि द्रष्टा श्रोता रसयिता घाता मन्ता बोडा कर्ता विज्ञा कर्ण व नात्मा पुरुषः । विज्ञातारमरे केन विजानीयात् । जानात्ये -वायं पुरुषः। न पश्ची सृत्युं पश्चिति न रोगं नोत दुःखताम्। स उत्तमः पुरुषो नोपजनं सारिन्दं गरीरम्। एवमवास्य परिद्रष्ट्रिमाः षोड्य कलाः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्यासं गक्काता। तसादा एतसामानीमयाद न्योऽन्तर आला विज्ञान- ने मा मय—द्रत्याद्याः। वच्यति च, ज्ञीऽत एवति। त्रतः ख्रयंप्रकाशी-ऽयमाला जातैव, न प्रकाशमातम्। प्रकाशलादेव कस्यचिदेव भवेत् प्रकाशः प्रदीपादिप्रकाशवत्, तसात्रात्मा भवितुम हित संवित्। संविद्नुभूतिज्ञानादियव्दाः सम्बन्धियव्दा-इति च शब्दार्थविदः। न हि लोकवेदयोर्जानात्यादेरकर्मकस्याकर्द-कस्य च प्रयोगी दृष्टचरः॥

यचीतम्, श्रजङ्तालं विदेवात्मेति । तनेदं अप्रष्ट्यम्, श्रज- अव ङ्त्विमिति किमभिप्रेतम् । खसत्ताप्रयुत्तप्रकाशत्विमिति चेत्, तथा सति दीपादिष्यनेकान्यं, संविद्तिरिक्तप्रकाशधर्मानभ्यपगमे-

<sup>\*</sup> इष्ट्यमिति ख॰। पाठीऽयं चंख्यावताममामुख्यमाद्धाति।

नासि विरोध स्व। अव्यभि चित्र प्रताप्र स्वाप्त स्वादिष्ठ व्यभि चारा तिरस्तम्। "ययु चेत, स्वादिर व्यभि चित्र प्रताप्ती प्रताप्र मानत्या घटादि रिव जड़ लेन नासित। ज्ञानं किं खसी प्रकाप्तते, तदिप हान्यसी वा, अहम यस्य ज्ञातुरव-भासते, अहं स्वीतिवत् जानास्य हमिति। अतः खसी प्रकाप्त मानल से वं रूपम जड़ लं संविद्य सि हम्। तस्तात्वाला नं प्रति खस्त चित्र वे स्वाद्य सि हम्। तस्तात्वाला नं प्रति खस्त चित्र वे स्वाद्य सि हम् । तस्तात्वाला नं प्रति खस्त चित्र वे स्वाद्य सि हम् । तस्तात्वाला । प्रताप्त प्रकाप्त त्वाला । ज्ञानस्य प्रवादि व खा अयिनं प्रति प्रकटलिमतरं प्रति अप्रकटलि । अतो न ज्ञिति मात्र माला। अपि तु, ज्ञातैवा हमर्थः॥

श्रिय यदुत्तम्, श्रनुभूतिः परमार्थतो निर्विषया निराश्रया च सती भाल्या ज्ञात्वतयावभासते रजततयेव श्रक्तिः, निरिधष्ठानभ्रमानुपपत्तेरिति । तद्युत्तं, तथा सति श्रनुभवसामानाधिकरिष्णेनानुभविताइमर्थः प्रतीयेत श्रनुभूतिरहिमिति, पुरीऽविष्यितभास्तरद्रव्याद्याकारतया रजतादिरिव । श्रव्र तु, पृथगवभासमानैवेयमनुभूतिरर्थान्तरमहमर्थं विश्विनष्टि, दण्ड द्रव देवदत्तम् । तथा
ह्यनुभवाम्यहिमिति प्रतीतिः । तदेवमस्मद्र्यमनुभूतिविश्रिष्टं प्रकाश्रयवनुभवाम्यहिमिति प्रत्ययो दण्डमाने दण्डो देवदत्त—द्रति
प्रत्ययविद्रशेषणभूतानुभूतिमानावलम्बनः कथिमव प्रतिज्ञायेत ॥

यद्प्युतं, स्यूनोऽहमित्यादिदेहालाभिमानवत एव ज्ञात्ट-त्वप्रतिभाषनात् ज्ञात्तत्वमिप मिथ्येति । तद्युत्तम्, ग्रात्मतया-

<sup>\*</sup> यदुचितिति ख॰। पाठान्तरमेतत् नान्तरमावर्जयति।

<sup>†</sup> अन्यसिन्निति गः।

भिमताया \* त्रनुभूतेरिप मिथालं स्थात्, तहत एव प्रतीते:। सक्त तेत्रोपमहितल ज्ञाना बाधितले नानुभूते ने मिथालिमिति चेत्, हन्ते वं सित तदबाधादेव ज्ञात्रलमिप न मिथा॥

यद्युत्तम्, अविक्रियस्यामनी ज्ञानिक्रयाकर्द्धेल्क्ष्णं ज्ञाद्धलं निक्रयामकं जड़ं विकारास्यदाव्यत्त-परिणामाहङ्कारस्य स्थि सिति न ज्ञाद्धलमास्ननः। अपि लन्तःकर्णक्ष्पस्याहङ्कारस्य। कर्द्धेलादिहिं क्ष्पादिवद्दृश्यधमः, कर्द्धेले चाहंप्रत्ययगोचरत्ने चास्मनीऽभ्युपगम्यमाने देहस्थेव अनास्तलपराक्षजङ्लादिप्रसङ्गस्ति। नैतदुपपद्यते, देहस्थेवाचेतनत्वप्रकृतिपरिणामिलदृश्यत्वपराक्षः पराधित्वादियोगादन्तः करणक्ष्पस्याहङ्कारस्य, चेतनासाधारणस्वभावताच ज्ञाद्धलस्य। एतदुत्तं भवति,
यथा देहादिर्दृश्यत्वपराक्षादिभिर्दृत्तिभस्तज्ञय्वनीकद्रष्टृत्वप्रत्यक्वादिविच्यते, एवमन्तः करणक्ष्पाइंकारोऽपि तदृश्यात्वादेव
तैरेव हेत्तिभस्तस्मादिवच्यत—इति। अतो विरोधादेव न ज्ञाद्धत्यमहङ्कारस्य, दृश्यत्ववत्। यथा, दृश्यतं तत्क्षमणोऽहङ्कारस्य
नाभ्युपगम्यते,। न च ज्ञाद्धलं विक्रियात्मकं, ज्ञाद्धलं हि ज्ञानगुणाश्ययतं, ज्ञानं चास्य नित्यस्य स्वाभाविकधर्भत्वेन नित्यं,

<sup>\*</sup> जातास्थतयाभिस्थापनाया र्ति ख॰।

<sup>†</sup> स्थितमिति खं।

<sup>‡</sup> पराह्वादिकयोगादिति ख॰।

ग तद्यवादेवेति ग॰।

<sup>§</sup> तत्करणाहङारस्येति ग॰।

नित्यलं चालनी, नाला श्रुतिरित्यादिषु वस्येति। स्रोऽत एवे-त्यन, ज्ञ-इति व्यपदेंग्रेन ज्ञानगुणात्रयलं च खाभाविकमिति वच्चति। त्रस्य ज्ञानस्वरूपस्यैव मणिप्रस्तीनां प्रभाययलिमव **कानाययलम्यविरुद्धमित्यतम्। स्वयमेपरिच्छित्रमेव ज्ञानं** सङ्गीचविकाशार्हिमित्युपपाद्यियामः। श्रतः, चेत्रज्ञावस्थायां कर्मणा सङ्चितस्र एं तत्तत्कर्मानुगुणतरतमभावेन वत्तते, तचेन्द्रयद्वारेण व्यवस्थितिममिनित्रयद्वारज्ञानप्रसरमपेच्छी-द्यास्तमयव्यपदेशः प्रवत्ते । ज्ञानप्रसरे तु कहेलमस्येव, तच न खाभाविकम्, अपितु कमेक्तामित्यविकियस्वरूप एवाला। एवं क्ष्पाविक्रियासमं ज्ञादलं ज्ञानखरूपस्यासन—एवेति न कदाचिदपि जङ्खाइङ्कारस्य ज्ञात्वसम्भवः। जङ्खभावस्या-हङ्कारस्य चिलानिधानेन तच्छायापत्या तलाभव-इति चेत्, क्यें चिच्छायापत्तिः, किमहङ्कारच्छायापत्तिः संविदः, उत संविच्छायापत्तिरहङ्कारस्य। न तावत् संविदः, संविदि चाढवानभ्यपगमात्, नाष्यहङ्कारस्य, तस्य जङ्ख उत्तनीत्या जात्वायोगात्, दयोरप्यचाच्चष्रवाच । न ह्यचाच्चषाणां काया दृष्टा । त्रयाग्निसम्पर्कादयःपिष्डीश्णाविचत्सम्पर्कात् ज्ञात-लोपलब्धिरिति, <sup>¶</sup>नैतत्, संविदि वासवज्ञात्वलानभ्य्पगमादेव न तलाम्पर्कादहङ्कारे ज्ञात्रत्वं तदुपलिध्वर्वा। अहङ्कारस्य

<sup>\*</sup> गुणात्रयत्विमिति ख॰।

<sup>†</sup> खरूपेति ख॰।

<sup>‡</sup> जड्स्यापहङ्कारस्येति ख॰।

<sup>¶</sup> चेन्नेतिद्ति ख॰।

खरेतनस्य ज्ञात्वामभवादेव सुतरां न तसम्पर्कात् संविदि ज्ञात्वतं तदुपलिस्थिवां॥

यदपुरत्तम्, उभयत वस्तुतो न ज्ञात्व्वमस्ति, श्रहङ्कारस्व- १३५ नुभूतेरिभव्यञ्जकः स्वालस्थामेवानुभूतिमभिव्यनित्ति, श्रादर्शा- दिवदिति। तदयुत्तम्, श्रात्मनः स्वयं ज्योतिषो जङ्रूपा- इङ्काराभिव्यङ्ग्यवायोगात्। तदुत्तम्,—

शान्ताङ्गार द्रवादित्यमहङ्कारी जड़ालकः। स्वयंच्योतिषमालानं व्यनकौति न युक्तिमदिति॥

ख्यम्प्रकाशानुभवाधोनसिष्यो हि सर्वे पदार्थाः, तत्र तदायत्तप्रकाशोऽचिद्दङ्कारोऽनुदितानस्तमितखरूपप्रकाशमशेषार्थसिष्ठिहेतुभूतमनुभवमभिव्यनकौत्यात्मविदः परिहमन्ति। किञ्च,
श्रहङ्कारानुभवयोः खभावविरोधादनुभूतेर्नुभूतित्वप्रसङ्गाच
न व्यंकृव्यङ्गरभावः। तयोक्तम्,—

व्यं कृ व्यङ्गात्मान्योन्यं न च स्थात् प्रातिकू त्यतः। व्यङ्गतिकमात्मानि स्थायया घटे॥ इति॥

नच रिवकरिनकराणां खाभिव्यङ्ग्यकरतलाभिव्यङ्ग्यव-वत् संविद्धिव्यङ्ग्राहङ्काराभिव्यङ्ग्यत्वं संविदः साधीयः, तवापि रिवकरिनकराणां करतलाभिव्यङ्ग्यत्वाभावात् करतल-प्रतिहतगतयो हि रभयो बहुलाः खयमेव स्मुटतरमुपलभ्यन्त— इति तहाहुख्यमात्रहेतुत्वात् करतलस्य नाभिव्यञ्जकत्वम् । किञ्च, श्रस्य संविद्रूपस्थात्मनोऽहङ्कार्\*निविद्याभिव्यक्तिः किंरूपा। न

<sup>\*</sup> निवर्शेति ख॰ ।

तावदुत्पत्तिः, स्वतः सिष्ठतयानन्योत्पाद्यताभ्युपगमात् । नापि क्ष तत्पकाश्चनं, तस्या अनुभवान्तराननुभाव्यतात् । तत एव च न तदनुभवसाधनानुयद्यः । स दि दिधा, † ज्ञेयस्वेन्द्रियसम्बन्धहेतुत्वेन वा यथा जातिनिजमुखादि ए चिक्रा व्यक्तिद्र्पणादोनां नयना-दोन्द्रियसम्बन्धहेतुत्वेन, बोष्टुगतकस्त्रापानयनेन वा यथा पर-तस्त्वावबोध शाधनस्य शास्त्रस्य शमदमादिना । यथोक्तम्,—

करणानामभूमिलात्र तत्मबन्ध हेतुतेति।।

किञ्च, त्रमुद्धतेरनुभाव्यत्वास्युपगमिऽपाइमर्थेन न तदनुभव-साधनानुग्रहः सुवचः, स ह्यनुभाव्यानुभवीत्पत्तिप्रतिबन्धक-निर्मनेन भवेत्, यथा रूपादिग्रहणीत्पत्तिविरोधिसन्तमस-निर्मनेन चञ्चषो दीपादिना। न चेह तथाविधं निर्मनीयं सम्भाव्यते, न तावत् संविदात्मगतं तज्ज्ञानोत्पत्तिविरोधि किञ्चिदप्यहङ्कारापनेयमस्ति। श्रस्ति ह्यज्ञानमिति चेत् न, श्रज्ञा-नस्याहङ्कारापनीयत्वानस्युपगमात्, ज्ञानमेव ह्यज्ञानस्य निवर्ज्ञ-कम्। न च संविदाश्रयत्मज्ञानस्य सम्भवति, ज्ञानसमाना-श्रयत्वात् तत्ममानविषयत्वाच। ज्ञात्मावविषयभावविरहिते ज्ञानमाचे साचिणि नाज्ञानं सम्भवितुमहित। यथा ज्ञाना-श्रयत्वप्रसिक्तश्र्यत्वेन घटादेन्जानाश्रयत्वं, तथा ज्ञानमाचेऽपि

किलंगिकिती हुकी, स्विधि अतारांत्रियः विवासमात्रिया विकास मान्या अस्ति अनुस्थित

The grant the state of the man take

<sup>\*</sup> नापि चेति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> मंविदा जीयस्येति ख॰।

<sup>‡</sup> सुखादेर्गहण-द्ति ख॰।

<sup>¶</sup> बीधस्य शास्त्रस्थेति ख॰।

त्रानाश्रयत्वाभावेन नात्रानाश्रयत्वं स्वात्। संविदोऽत्रानाश्रयत्वाभ्युपगमेऽप्यात्मत्याभ्युपेतायास्तस्या श्रतानिषयत्वाभावेन,
त्रानेन न तद्गतात्रानिहत्तिः। त्रानं हि स्वविषय एवात्रानं
निवर्त्तयति, यथा रज्ञादौ। श्रतो न केनापि कदाचित्वंविदाश्रयमत्रानमुक्तियोत्। श्रस्य च सद्सद्निवंचनौयस्यात्रानस्य
स्वरूपमेव दुनिरूपिमत्युपरिष्टाद्वस्यते। त्रानप्रागभावरूपस्य
चात्रानस्य ज्ञानोत्पत्तिविरोधित्वाभावेन न तित्रसनेन तज्त्रान
साधनानुग्रहः । श्रतो न केनापि प्रकारेणाहङ्कारेणानुभूतेरिभव्यक्तिः॥

न च, खात्रयतयाभियाञ्चाभियाञ्चनमभियाञ्चकानां खभावः,
प्रदीपादिष्वदर्भनात्, यथाविष्यतपदार्थप्रतीत्यनुगुणखाभायाञ्च
ज्ञानतत्माधनयीरनुगाहकस्य च। तच खतः प्रामाण्यं न्यायसिष्ठम्। न च, दर्पणादिमुखादेरभियाञ्चकः, श्रिप तु, चाञ्चषतेजःप्रतिफलनरूपदोषहेतुः। तहोषक्षतम्य तनान्यथावभासः, श्रिभव्यञ्चकस्वालोकादिरेव। न चेह तथाहङ्कारेण संविदि स्वप्रकाग्रायां ताह्यदोषापादनं सभावति। व्यक्तेस्तु जातिराकार—
दति तदात्रयतया प्रतीतिः, न तु व्यक्तियाञ्चलात्। श्रतोऽन्तःकरणभूताहङ्कारस्थतया संविदुपलब्धेवस्तुतो दोषतो वा न
किञ्चिदिह कारणिमिति नाहङ्कारस्य ज्ञाद्धलं, तथीपलिक्धवी।

<sup>\*</sup> संज्ञानेति ख॰।

<sup>†</sup> उच्छियते—र्ति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> अतिवरसनेन सती ज्ञानसाधनानुप्रह-र्ति ख॰।

<sup>§</sup> खभावाचेति ख॰।

तस्मात् स्वत एव जात्तया सिध्यन्नहमर्थ एव प्रत्यगात्मा, न जिन माचम्। ऋइं भावविगमे तु ज्ञितरिप न प्रत्यक्व सि दि रित्यक्तम्। तमोगुणाभिभवात् अपरागर्थानुभवाभावाच अहमर्थस्य विविक्त-स्फ्टप्रतिभासाभाविऽपराप्रबोधाद<sup>†</sup> हमित्येकाकारेणात्मनः स्फर-णाल्षुप्ताविप नाइंभावविगमः। भवद्भिमताया अनुभूतेर्पि तथैव प्रयति वत्तव्यम्। न हि, सुप्तीत्यितः कश्चिदहंभाववियुत्ताः अर्थान्तरप्रत्यनीकाकारा ज्ञितिरहमज्ञानसाचितयावितष्ठे,--द्रत्येवं-विधां खापसमकालामनुभूतिं पराम्हयति। एवं हि! सुप्ती-खितस्य परामर्थः, सुखमहमस्वाप्मिति। श्रनेन प्रत्यवमर्शेन प तदानीमप्यहमयस्यैवालनः सुखिलं ज्ञादलं च ज्ञायते। न च वाचं, यथेदानीं सखं भवति, तथा तदानीमस्वापामित्येषा प्रतिपत्तिरिति, अतद्रपलात्प्रतिपत्तेः। न चाइमर्थस्यात्मनी-ऽस्थिरलेन §तदानीमहमर्थस्य सुखित्वानुसन्धानानुपपत्तिः, ,यतः सुषु तिद्यायाः प्रागनुभूतं वस्तु, सुप्तोत्यिती मयेदं क्ततं मयेद-मनुभूतमइमेवेद॥मवीचिमिति पराम्याति । \*\*एतावन्तं कालं न किञ्चिद्दमज्ञासिष्मिति च पराम्रश्तीति चेत्,—ततः किम्।

<sup>\*</sup> प्रागर्थानुभवाचेति ख०।

<sup>†</sup> अववीधाद इमिति ख॰।

<sup>‡</sup> एवं सुप्तीत्यितस्येति ख॰।

प्रत्यवमभ्नेनेति ख॰।

<sup>§</sup> तेन तदानीमिति ग०।

<sup>॥</sup> अइमेवसवीचिमिति ग०।

<sup>\*\*</sup> एवमेतावन्तिमिति ख०।

<sup>††</sup> अज्ञासिपमेवेतीति ख०।

न किञ्चिदिति क्षत्सप्रतिषेध—इति चेन, अहमवेदिष— मिति वेदितुरहमर्थस्यानुहत्तेः, वैद्यविषयो हि स प्रतिषेधः \*, न किञ्चिदिति निषेधस्य क्षत्सविषयले भवदिभमतानुभूतिरिप प्रतिषिदा स्थात्। सुषुप्तिसमयेऽप्यनुसन्धीयमानमहमयमालानं ज्ञातारमहमिति पराम्ध्य, न किञ्चिद्वेदिषमिति वेदने तस्य प्रतिषिध्यमाने, तिसान् काले प्रतिषिध्यमानाया वित्तेः सिडि-मनुवर्त्तमानस्य ज्ञातुरहमधस्य चासिडिमनेनेव न किञ्चि-दहमवेदिषमिति परामर्शेन साधयंस्तमिममर्थं देवानामेव प्रयः साधयत्। मामणहं न ज्ञातवानित्यहमर्थस्यापि तदानीमननु-सन्धानं प्रतीयते-इति चेत्, खानुभवखवचन्योर्विरोधमपि न जानन्ति भवनाः। त्रहं मां न ज्ञातवानिति ह्यनुभववचनी मा-मिति किं निषिधते—इति चेत्, साधु पृष्टं भवता, तदुचते। श्रहमर्थस्य ज्ञातुरनुहत्तेर्न स्वरूपं निषिध्यते । अपि तु, प्रबोध-समयेऽनुसन्धीयमानस्याहमर्थस्य वर्णात्रमादिविभिष्टता। ऋहं मां न ज्ञातवानित्य्तेविषयो विवेचनीयः। जागरितावस्थानुसंहित-जात्यादिविशिष्टीऽस्मदर्थी मामित्यंशस्य विषयः, स्वापा वस्था-प्रसिद्धोऽवियद्खानुभवैकतान्याद्दमधीऽहमित्यंगस्य अव, सुप्तोऽहमोद्दशाऽहमिति च मामपि न ज्ञातवानहमित्येव खल्वनुभवप्रकारः॥

<sup>\*</sup> वेदनविषयींऽपि संप्रति निषिद्ध-दृति ग०।

<sup>†</sup> देवानामेव साधयत्विति ख०, ग०।

<sup>1</sup> लथेति ख॰।

ध खाष्ययावस्थाप्रसिद्धाविषदेति खः। खाषावस्थाप्रसिद्धाविषदेति गः। अनुभववन्यसम्बद्धाः

किञ्च, सुषुप्तावाका अज्ञानसाचित्वेनास्ते—इति हि भव-दीया प्रक्रिया। साचित्वञ्च साचात् ज्ञाढ्लमेव, न ज्ञानतः साचित्वं, ज्ञातेव लोकवेदयोः साचीति व्यपदिष्यते, न ज्ञान-मात्रम्। सार्तत च भगवान् पाणिनिः, साचाद्दृष्टिर संज्ञाया-मिति साचात् ज्ञातर्थेव साचियव्दम्\*। स चायं साची जाना-मीति प्रतीयमानीऽस्मद्ये एवेति कुतस्तदानीमहमर्थों न प्रती-येत। आक्राने ख्यमवभासमानीऽहमित्येवावभासते—इति खापाद्यवस्थाख्याका प्रकाशमानीऽहमित्येवावभासते—इति सिद्यम्॥

यत्तु, मोचद्यायामहमर्था नानुवर्तते—द्गति, तद्पेयत्तम्।
तथा सत्यात्मनाय एवापवर्गः प्रकारान्तरेण प्रतिज्ञातः स्यात्।
न चाहमर्था धर्ममातं, येन तदिगमेऽप्यविद्यानिवृत्ताविव
स्वरूपमवितिष्ठेत, प्रत्युत स्वरूपमेवाहमर्थः यात् । ज्ञानन्तु
तस्य धर्मः, अहं जानामि ज्ञानं मे जातमिति चाहमर्थधर्मतया
ज्ञानप्रतीतरेव। अपि च, यः परमार्थतो स्वान्या वा आधातिम्तादिदुः खेर्दुः खितयात्मानमनुसन्धत्ते—अहं दुः खोति, सर्वमतदुः खजातमपुनभवमपोद्य कथमहमनाकुलः स्वस्यो भवेयमित्युत्पन्नमोत्तरागः स एव तत्माधने प्रवर्त्तते। स साधनानुष्ठानेन
यद्यहमेव न भविष्यामीत्यवगच्छेत्, श्रपसर्पद्सौ मोचकथाप्रस्तावात्। तत्याधिकारिविरहादेव सर्वे मोच्यास्तमप्रमाणं

<sup>\*</sup> शब्द-दृति खः।

<sup>†</sup> चात्मनीति ख॰।

<sup>‡</sup> खरूपमेवाइंग्रब्द-इति ग०।

स्यात्। त्रहमुपलचितं प्रकाशमात्रमपवर्गे "उवितष्ठते—इति चेत्, किमनेन मिय विनष्टेऽपि किमपि प्रकाशमानमव-तिष्ठते—इति मला, न हि निश्चिद्विपूर्वमिधनारी प्रयतते। अतो (इमर्थस्येव ज्ञाहतया सिध्यतः प्रत्यगातालम्। स च प्रत्यगाला मुक्तावणहमित्येव प्रकायते, खस्म खयं प्रकाशमान-लात्, यो यः खसौ प्रकाशते, स सर्वीऽहमित्येव प्रकाशते यथा, तथावभासमानलेनीभयवादि सम्मतः संसार्थाला, यः पुनरइमिति न चनास्ति, नासौ खस्मै प्रकायते—यथा घटादिः, खस्मै प्रकायते चायं मुक्ताका, स तस्माद्दमित्येव प्रकाशती । न चाइमिति प्रकाशमानलेन तस्याज्ञलसंसारि-लादिप्रसङ्गः, मोचिवरोधादज्ञलायहेतुलाचा हंप्रत्ययस्य । श्रज्ञानं नाम, खरूपाज्ञानमं न्यथाज्ञानं विपरीतज्ञानं वा। यह मिल्वेवालनः खरूपमिति खरूपज्ञानरूपोऽइंप्रत्ययो नाज-लमापाद्यति, कुतः संसारित्वम्, श्रिप तु तिहरीधित्वात्राशय-त्येव, ब्रह्मात्मभावापरीचनिर्दूतनिरवशेषाविद्यानामपि वाम-देवादीनामहमित्येवात्मानुभवद्भनाच। अयते हि, तडैतत् वराप पश्य ुन षिवीमदेवः प्रतिपेदे, श्रहं मनुरभवं सूर्यश्वेति, श्रहमेव च संवर्त्तामि भविष्यामीत्यादि। सक्ततेतराज्ञानविरोधिनः स-

<sup>\*</sup> अपवर्गाऽवितिष्ठंते—इ्तीति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> सिद्ध-दृति ख॰।

<sup>‡</sup> यी य-इत्यारभ्य प्रकाशते-इत्यन्तः सन्दर्भः, ग चिक्नितपुस्तके नीपलभ्यते।

श्रिपश्चिति ख॰, ग॰। अस्टिन्से स्वीत प्रकारान्त्रसोदणेन सोन मन्यात तं न या जैते ता हता। धर्मित् व स्थानित्र राजित स्वीति स्वारान्त्रसोदणेन सोन मन्यात तं न या जैते ता हता। धर्मित् व स्थानित्र

च्छव्दप्रत्ययमात्रभाजः परस्य ब्रह्मणो व्यवहारोऽध्येवमेव, हिन्ताहिममास्तिस्रो देवताः, बहुँ स्यां प्रजायेय, स एचत लोकानु स्जा दित। तथा,—

यसात् चरमतीतोऽहमचरादिप चोत्तमः।
अतोऽसि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः ॥ जिल्ह्याः प्रदेशितमः ।
अहमाला गुँडाकेण, न लेवाहं जातुं नासम्,
अहं कत्स्रस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा। जिल्ह्याः
अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वं प्रवत्तति॥ जिल्ह्यः
तिषामहं समुदत्ती सत्युसंसारसागरात्। जिल्ह्यः

तिषामहं समुद्रत्ती सृत्युसंसारसागरात् । कि. आपः विद्यादं विद्यादं विद्यादं समतीतानीत्यादिषु। यद्यद्दमित्येवात्मनः स्वरूपम्, कथं तद्यदंकारस्य चेत्रान्तर्भावो भगवतेवोपदिश्यते,—

महाभूतान्यहङ्कारी बुिंडरव्यक्तमेव चेति । नि

उचते, स्वरूपोपदेशेषु सर्वेष्वहमित्येवोपदेशात् तथैवाम-स्वरूपंप्रतिपत्तेषाहमित्येव प्रत्यगात्मनः स्वरूपम्। अव्यक्तपरि-णामभेदस्याहङ्कारस्य चेत्रान्तर्भावो भगवतोपदिश्यते। स त्वना-त्मिन देहेऽह्म्भाविकरणहेतुत्वेनाहङ्कार—द्रत्युच्यते। अस्य लह-ङ्कारशब्दस्याभृततङ्कावेऽधे च्रित्रत्ययमृत्याय युत्पत्तिद्रष्टव्या। अयमेव त्वहङ्कार उत्कष्टजनावमानहेतुगैर्वापरनामा शास्तेषु बद्धशो हेयतया प्रतिपाद्यते। तस्माद्वाधकापिताहम्बुद्धिः साचा-

<sup>\*</sup> परार्षे ग-चिक्ति पुस्तके न पयते। पयते तु, ख-चिक्तिपुस्तके, यो माभेवमसं-मूढी जानाति पुरुषीत्तमम्। स सर्वविद्भजिति मामितीत्यधिकस्।

<sup>†</sup> खरूपीपपत्तिरित ग०।

दालगोचरैव, ग्रारगोचरा त्वहम्बुहिरविद्येव। यथोत्तम् भगवता पराश्ररेण,—

श्रूयतां चाप्यविद्यायाः खरूपं कुलनन्दन । श्रुवालन्यात्मवृद्धियित ॥

यदि ज्ञितमात्रमेवात्मा, तदानात्मन्यात्माभिमाने शरीरें ज्ञितमानप्रतिभाषः स्थात्, न ज्ञात्वत्रप्रतिभाषः, तसाज्-ज्ञाताहमर्थे एवात्मा। तथोक्तम्,—

> श्रतः प्रत्यचिसिष्ठवादुक्तन्यायागमान्वयात्। श्रविद्यायोगतश्रात्मा ज्ञातात्तिमिति भासते॥ दूति॥ त्या च,—

देहेन्द्रियमनःप्राणधीभ्योऽन्योऽनन्यसाधनः।

नियो व्यापी प्रतिचेत्रमाला भिन्नः स्ततः सुखी ॥ द्रति ॥ त्रुनन्यसाधनः स्वप्रकाशः । व्यापी त्रुतस्त्रस्त्रया सर्वाचेतनान्तः प्रवेशस्त्रभावः । यदुत्तं, —दोषमूलत्वेनान्ययासिष्ठिसमावनया स्वन्तस्त्रभावनिष्ठावलिष्ठप्रयचस्य शास्त्रवाध्यत्निति ।
कोऽयं दोष — द्रति वत्तव्यं, यन्तूलतया प्रयच्चस्यान्ययासिष्ठः ।
त्रुनादिभेदवासनेव हि दोष — द्रति चेत्, भेदवासनायास्तिमिराद्वित् यथावस्त्रितवस्त्रविपरीतज्ञानहेत्रतं किमन्यत्र
ज्ञातपूर्वम्। अनेनेव शास्त्रविरोधेन ज्ञास्यते — द्रति चेन्न,
अन्योऽन्यात्र्ययणात्। शास्त्रस्य निरस्ति चिलविश्रेषवस्त्रवीधित्वविश्वये सति भेदवासनाया दोषत्वनिश्वयो, भेदवासनाया

<sup>\*</sup> कुर्नन्दनीत ग०।

<sup>†</sup> निर्देषश्रुतिनिर्णये सति शास्त्रस्थिति ग०।

दोषलिनिश्वये सित ग्रास्य निरस्तिनिखिलिनिशेषवसुबोधिल-निश्चय-इति। किञ्ज, यदि भेदवासनामूललेन प्रत्यचस्य विपरीतार्थवं, शास्त्रमपि तन्मूललेन तथैव स्यात्। अथोचित ६८५ दोषमूलवेऽपि शास्त्रस्य प्रत्यचावगतसक्तमेदनिरसनज्ञान-हेतुलेन परलात्, \*तत् प्रत्यचस्य बाधकमिति। तत्र, दोष-मूलव जाते सति परत्वमिकिञ्चित्वरम्। रज्जमप्रज्ञान निमित्त-भये सति, भान्तीऽयमिति परिज्ञातिन कीनचित्रायं सपीं मा भैषीरित्य तेऽपि भयानि हत्तिद्रभनात्। शास्त्रस्य च दोष-मूललं अवणवेलायामेव ज्ञातं, अवणावगतनिखिलभेदोपमर्दि-ब्रह्मास्नेकलविज्ञानाभ्यासरूपलासननादेः। अपिचेदं । यास्त-मसभाव्यमानदोषम्, प्रत्यचन्तु सभाव्यमानदोषमिति केनाव-गतं लया। न तावत् खतः सिडा निर्दूतनि खिल देविशेषानु-भूतिरिममर्थमवगमयित, तस्याः सर्वविषयविरक्तलात्, शास्त-पचपातिवर्हाच। नाप्यैन्द्रियकं प्रत्यचं दोषमूलत्वेन विप-रीतायलात्। तन्मूललादेव नान्यान्यपि प्रमाणानि। अतः, खपचसाधनप्रमाणानभ्यपगमात्र खाभिमतार्थसिडि:॥

> नन्, व्यावहारिकप्रमाणप्रमेयव्यवहारीऽस्माकमणस्येव। कोऽयं व्यावहारिको नाम। श्रापातप्रतीतिसिद्धो युक्तिभिनिक्-पितो न तथावस्थित—इति चेत्, किन्तेन प्रयोजनम्। प्रमाण-तया प्रतिपन्नेऽपि यौक्तिकबाधादेव प्रमाणकार्याभावात्।

<sup>\*</sup> तदिति ख-ग-पुस्तकयोने दृश्यते।

<sup>†</sup> इदं शाखमेतचासमाव्यमानेति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> भेद्विश्षेति ग०।

अयोचेत, शास्त्रप्रयचयोईयोरपविद्यामूललेऽपि प्रस्यचं \*-विषयस्य शास्त्रेण बाधो दृश्यते । शास्त्रविषयस्य सद्दितीयस्य ब्रह्मणः पञ्चात्तनबाधादर्भनेन निर्विशेषानुभूतिमातं ब्रह्मौव परमार्थ-इति । तद्युक्तम्, अबाधितस्यापि दोषमूलस्या-पारमार्थ्यनिश्वयात्। एतदुक्तं भवति, यथा सक्तेतरकाचादिन वर्णस्य दोषरहितपुरुषान्तरागोचरगिरिगुहासु वसतस्तिमिरिकजनस्या-ज्ञातखितिमिरस्य सर्वस्य तिमिरदोषाविशेषेण दिचन्द्रज्ञान-मविशिष्टं जायते, तत न बाधकप्रत्ययोऽस्तीति न तिसया न भवतीति तिद्वयभूतञ्चन्द्रदिलमिप मिष्यैव, दोषी द्ययथार्थं ज्ञानहेतुः। तथा ब्रह्मज्ञानमविद्यामूललेन बाधक-ज्ञानरहितमपि खविषयेण ब्रह्मणा सह मिथ्यैवेति। भवन्ति चात प्रयोगाः, विवादाध्यासितं ब्रह्म मिथ्या, त्रविद्याव-दुत्पनज्ञानविषयलात् प्रपच्चवत्। ब्रह्म मिथ्या, मिथ्याज्ञान-विषयत्वात् प्रपञ्चवत् । ब्रह्म मिथ्या, श्रमत्यहेतुजन्यज्ञानविषय-लात् प्रपञ्चवदेव॥

न च वाचं, खाप्रस्य हस्यादिज्ञानस्यासत्यस्य परमार्थ-ग्रुभाग्रभप्रतिपत्तिहेतुभाववद्विद्यामूलत्वेनासत्यस्यापि ग्रास्तस्य परमार्थभूतब्रह्मविषयप्रतिपत्तिहेतुभावो न विरुद्ध—इति, स्वाप्न-ज्ञानस्यासत्यत्वाभावात्। तत्र हि, विषयाणामेव मिथ्यात्वं,

<sup>\*</sup> प्रत्यचम्लस्य विषयस्येति ग॰।

<sup>†</sup> दर्श्वत-द्ति ख०।

<sup>‡</sup> अपारमार्थ्यज्ञान हेतुरिति ग०।

तेषामेव हि बाधी दृश्यते, न ज्ञानख। न हि, मया खप्न-वेलायामनुभूतं ज्ञानमिह न विद्यत—दूति कस्यचिद्पि प्रत्ययो जायते। दर्भनन्तु विद्यते, अर्था न सन्तीति, बाधकप्रत्ययः। मायाविनी मन्त्रीषधादिप्रभवं मायामयं ज्ञानं सत्यमेव प्रीते-भंयस च हेतुः, तनापि ज्ञानस्याबाधितलात्। विषयेन्द्र-यादिदोषजन्यं रज्ज्वादौ सर्पादिविज्ञानं सत्यमेव भयादिहेतुः। सत्यैवा \*दष्टे ऽपि स्वात्मनि सपैसनिधानात् †दष्टब् दिः, सत्यैव यङ्गाविष्वं बिमरणहेतुभूता। वसुभूत एव जलादी मुखादि-प्रतिभासी वसुभूतमुख्गतविशेषनि खयहेतुः। एतेषां संवेद-नानामुलिनमलाद्धे क्रियाकारिलाच सत्यलमवसीयते। हस्यादीनामभावे कयं तद्वुडयः सत्या भवन्तीति चेत्-न, एत-दुषीनां सालम्बनलमाचिनयमात्। अर्थस्य प्रतिभासमानल-मेव च्यालम्बनत्वेऽपेचितं, प्रतिभासमानता चास्त्वेव, दोषवग्रात् स तु बाधितोऽसत्य-दत्यवसीयते, अबाधिता हि बुद्धिः सत्य-वित्युत्तम्। रेखया वर्णप्रतिपत्तावपि नासत्यात् सत्यब्िः, रेखायाः सत्यतात्। ननु वर्णासना प्रतिपन्ना रेखा वर्णबृडि-हितः, वर्णात्मता लमला। नैवं, वर्णात्मताया श्रमत्याया उपा-यलायोगात्। त्रसतो निरुपाख्यस्य द्युपायलं न दृष्टमनुपः पन्न । अय तस्यां वर्ण बुंदेरपायत्वम्, एवं तर्द्यम् यात्रात्व बुंदिर्न स्यात्, बुबेः सत्यतादेवीपायोपययोरैक्यप्रसङ्ग्रस् उभयोवेण-

<sup>\*</sup> चहरेऽपीति क॰, ख॰।

<sup>†</sup> दृष्टबुद्धिरिति क॰, ख॰।

<sup>‡</sup> विषयबुद्धिरिति ख॰, ग॰।

नन्, न प्रास्तस्य गगनकुसुमवदसत्यत्वम्, प्रागद्दैतज्ञानात् सद्बुद्धिबोध्यत्वात्, इत्यन्ने तत्त्वज्ञाने ह्यसत्यत्वं प्रास्तस्य, न तदा प्रास्तं निरस्ति खिलभेदिचिसात्रब्रह्मज्ञानोपायः, इयदोपाय-स्तदाऽस्त्येव 'प्रास्तम्, अस्तीति' बुद्धिः। नैवम्, असित प्रास्त्रे, श्रस्ति प्रास्तमिति बुद्धिमिय्यात्वात्। ततः किमिदं, ततो मिय्या-स्तप्रास्त्रजन्यज्ञानस्य मियात्वेन तद्विषयस्यापि ब्रह्मणो मिय्या-त्वम् । यया, धूमबुद्धा यहीतवाष्यंजन्याग्निज्ञानस्य मियात्वेन

<sup>\*</sup> चचुषा पाद्यीत ख॰, ग॰।

<sup>ं</sup> सत्यबुद्धिप्रतिपत्तिरिति ख०, ग०,।

<sup>‡</sup> अर्थविश्वेष सन्त्रभाइणेति खः।

तिहिषयस्याग्नेरिप मिथ्यात्वम्। पश्चात्तनबाधादर्भनं चासिडं, श्र्चमेव तत्त्वमिति वाक्येन तस्यापि बाधद्रश्नात्। स्वान्तिमूलमिति चेत्, एतदपि भ्वान्तिमूलमिति लयैवोत्तम्। पाञ्चात्य वाधादर्भनन्तु तस्यैवेत्यलमप्रतिष्ठितकुतकपरिइसनेन॥ १ 261-12 यदुत्तं, वेदान्तवाक्यानि निर्विशेषज्ञानकरसंवसुमात्रप्रति-पादनपराणि, सदेव सोम्येदमय जासीदित्येवमादीनीति । तद-युत्तम्, एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रति ज्ञीपपादनमुखेन सच्छब्द-वाचस्य परस्य ब्रह्मणो जगदुपादानलं, जगितिमित्तलं, सर्व-चता, सर्वेष्रितियोगः, सत्यसंकल्पलं, सर्वोन्तंरलं सर्वोधारता, सवनियमनमित्यायनेककत्याणगुणविशिष्टतां क्रत्सस्य जगत-स्तदात्मकताच प्रतिपाद्य, एवभूतब्रह्मात्मकस्वमसीति खेतकेतुं प्रत्यपदेशाय प्रवृत्तत्वात् प्रकरणस्य । प्रपश्चितश्वायमर्थौ वेदार्थ-‡संग्रहे। अत्राप्यारभणाधिकरणे निपुणतरसुपपादियायामः। अय परा यया तद्चरमधिगम्यत—इत्यतापि प्राक्ततान् इेय-गुणान् प्रतिषिध्य, नित्यलविभुलसूत्सलसवैगतलाव्ययलभूत-योनिलसर्वज्ञलादिकच्याणगुण्शगणयोगः परस्य ब्रह्मणः प्रति-पादितः। सत्यं ज्ञानमननां ब्रह्मत्यवापि सामानाधिकरण्य-स्याने कविशेषणविशिष्टै कार्या भिधान स्वत्यत्या न निर्विशेषवस्तु-सिडि:। प्रवृत्तिनिमित्तभेदेनैकार्थवृत्तिलं सामानाधिकर-

<sup>\*</sup> पश्चाद्वाभिति ख॰।

<sup>†</sup> सर्वान्तरात्मलिमिति ख॰।

<sup>‡</sup> वेदान्तसंग्रह—इति ग०।

<sup>§</sup> गुण-योग इति ख॰।

33

खम्। तत्र सत्यज्ञानादिपदमुखार्थेगुणैस्तत्तद्गणविरोधाकार-प्रत्यनी का कारे वी एक सिन्नेवा घे पदानां प्रवृत्ती, निमित्तभेदीऽ-वश्याययणीय:। इयांसु विशेष:, एकस्मिन् पर्च पदानां मुखार्थता, अपर्सिंख तेषां लच्छा। न चाज्ञानादीनां प्रत्यनीकता वसुखक्पमेव, एकेनैव पदेन खक्षं प्रतिपन्नमिति पदान्तरप्रयोगवैयर्थात्। तथा सति, सामानाधिकर्णा-सिद्धिय, एकस्मिन् वस्तुनि वत्तमानानां पदानां निमित्त-भेदानाश्रयणात्। न चैकसीवार्यस्य विशेषणभेदेन विशि-ष्टतामेदादनेकार्यवं पदानां सामानाधिकरखविरोधि, एकखेव वसुनोऽनेकविशेषणविशिष्टताप्रतिपादनपरत्वात् सामा-नाधिकरखस्य। भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानां ग्रब्दानामेकसिन्वर्थे वृत्तिः सामानाधिकरखमिति गाब्दिकाः॥

व्यक्तम्, एकमेवाहितीयमित्यत्र \*श्रहितीयपदं गुणतोऽपि मिदितीयतां न सहते। त्रतः सर्वभाखाप्रत्ययन्यायेन कारण-वाक्यानाम दितीयवसुप्रतिपादनपरत्वमभ्यपगमनीयम्। कारण-तयीपलचितस तसादितीयस ब्रह्मणी लचणमिद्मचते,— सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मीति। अतो हि लिलच्यिषितं ब्रह्म निर्गुणमेव। अन्यया, निर्गुणं निरञ्जनित्यादिभिर्विरोध-चेति। ‡तदनुपपन्नं, जगदुपादानस्य ब्रह्मणः स्वयितिरिक्ता-धिष्ठात्रन्तरनिवार्णेन विचित्रशक्तियोगप्रतिपादनपरत्वाद-

<sup>\*</sup> अवार्षादतीयमिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> सजातीयतामिति ग०।

<sup>‡</sup> तद्नुपय्त्रामिति ख॰।

दितीयपदस्य, तथैव विचित्रश्रातायोगमेवावगमयति, तदैचत बहु म्यां प्रजायेयेति, तत्तेजोऽस्जतित्यादि। अविशेषेणा-दितीयमित्यके निमित्तान्तर्मावनिषेधः कथं ज्ञायत—इति चेत्, सिस्चीर्ब्रह्मण उपादानकारणलं, सदेव सीम्येदमय-यासी देन मेवेति प्रतिपादितं। नार्योत्पत्तिस्वाभाव्येन बुद्धिस्यं निमित्तान्तरमिति, तदेवादितोयपदेन निषिध्यत-इत्यव-गम्यते। सर्वनिषेधे हि स्वाभ्यपगताः सिषाधियषिता नित्य-वादयस निषिद्धाः स्यः। सर्वेशाखाप्रत्ययन्याय स्यात्रभवती विपरीतफलः, सर्वशाखास कारणान्वयिनां सर्वज्ञवादीनां गुणानाम बोपसं हार हे तुलात्। अतः कारणवा का स्वभावादिप, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्यनेन सविशेषमेव प्रतिपाद्यत- इति विज्ञायते। न च, निर्गुणवाक्यविरोधः, प्राक्तत्रेयगुणविष-यवात्तेषां निर्मुणं निरञ्जनं निष्कतं निष्क्रियं यान्तमित्यादी-नाम्। ज्ञानमात्रस्रूपवादिन्योऽपि श्रुतयो ब्रह्मणो ज्ञान-खरूपतामभिद्धति। न तावता निविधेषज्ञानमात्रमेव तस्वं, ज्ञातुरेव ज्ञानखरूपलात्, ज्ञानखरूपस्यैव तस्य ज्ञानात्रयलं मणियुमणिप्रदीपादिवदिख्तमेव। ज्ञात्वमेव हि सर्वाः श्वतयो वदन्ति। यः सर्वेज्ञः सर्वेवित्, तदैचत, सेयं देवतै-चत, स ऐचत लोकानु सजा इति।

> निलो निलानां चेतनश्चेतनाना-मेको बह्रनां यो विद्धाति कामान्। क्रिया ऽ। १३

<sup>\*</sup> प्रत्ययस्थित ख॰, ग॰।

न नावदिति क०, ख०।

पष आसा श्रपहतपामा विजरी\* विष्ट्युविशोको विजि- कर्णा विकारिपपामः, सत्यकामः सत्यसङ्कल—द्रत्याद्याः श्रतयो ज्ञात्यत्वप्रमुखान् कच्छाणगुणान् ज्ञानस्करूपस्येव ब्रह्मणः स्वाभा-विकान् वदन्ति, समस्रहेयगुणरहितताञ्च। निर्मुणवाक्यानां सगुणवाक्यानाञ्च विषयमपहतपामित्याद्यपिपास—द्रत्यन्तेन हेयगणान् प्रतिषिध्य, सत्यकामः सत्यसङ्कल्य—द्रति ब्रह्मणः कच्छाणगुणान् विद्धतोयं श्रुतिरेव विविनक्तौति सगुणनिर्मुणवाक्ययोविरोधाभावादन्यतरस्य मिष्याविषयताश्रयणमपि नामः ङ्गीयम्। भीषासाद्वातः पवत—द्रत्यादिना ब्रह्मगुणानारभ्य, ते ये प्रतमित्यनुक्रमेण चेत्रज्ञानन्दातिश्रयमुक्का, यतो वाचो निवन्तने, श्रप्राप्य मनसा सह। श्रानन्दं ब्रह्मणो विद्वानिति ब्रह्मणः कच्छाणगुणानन्त्यमत्यादरेण वदतीयं श्रुतिः। सोऽश्रुते सर्वान्

<sup>\*</sup> विरज-द्ति ग०।

<sup>†</sup> व्यनतीति कः।

कामान् सह ब्रह्मणा विपिश्विति ब्रह्मवेदनफलमवगमयद्वाक्यं परस्य विपिश्वितो ब्रह्मणो गुणानन्त्यं ब्रवीति । विपश्विता ब्रह्मणा सह सर्वान् कामान् अञ्चते, काम्यन्त—इति कामाः कल्याणगुणाः, ब्रह्मणा सह तहणान् सर्वान् अञ्चत—इत्यर्थः । दहर- विद्यायां, तिस्मन् यदन्तस्तदन्वेष्टव्यमितिवद्गुणप्राधान्यं वक्तुं सह प्रव्दः । फलोपासनयोः प्रकारैक्यं, यथा क्रतुरस्मिन् लोके प्रका भवति, तथेतः प्रत्य भवतोति श्रुद्धव सिहम्। यस्यामतं तस्य मतम्, अविचातं विजानतामिति ब्रह्मणो ज्ञानाविषयत्वमुक्तमिति चेत्, ब्रह्मविदाप्रोति परं, ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतोति ज्ञानाकोचोपदेशो न स्थात्।

त्रमनेव स भवति त्रमर् ब्रह्मति वेद चैत्। त्रस्ति ब्रह्मिति चेद्देद सन्तमेनं ततो विदुः॥

द्ति ब्रह्मविषयज्ञानासङ्गावसङ्गावाभ्यामात्मनाश्रमात्मसत्ताञ्च वद्ति । त्रानञ्चोपासनात्मकम्, उपास्यञ्च ब्रह्म सगुणिमत्यु-त्रम् । यतो वाचो निवर्त्तन्तेऽप्राप्य मनसा सहित ब्रह्मणोऽ-नन्तस्यापरिमितगुणस्य वाङ्मनसयोरेतावदिति परिच्छेदा-योग्यलयवणेन ब्रह्मतावदिति ब्रह्मपरिच्छेदज्ञानवतां ब्रह्मा-विज्ञातममतिमत्युक्तम्, अपरिच्छित्रत्वात् ब्रह्मणः । अन्यथा, यस्यामतं तस्य मतं, विज्ञातमविज्ञानतामिति ब्रह्मणो मतत्व-विज्ञातलवचनं तत्वव विक्ष्यते ॥

यत्त, न दृष्टेईष्टारं न मतेर्मन्तारमिति श्रुतिः, दृष्टेर्मते-व्यतिरिक्तं द्रष्टारं मन्तारं च प्रतिषेधतीति, तदागन्तुकचैतन्य- गुणयोगितया ज्ञात्रज्ञानख्रूपतां कुतके सिद्धां मला, न तथालानं पथ्येः न मन्वीथाः, अपि तु द्रष्टारं मन्तारमप्या-लानं दृष्टिमति रूपमेव पथ्येरित्यभिद्धातीति परिच्चतम्। अथ वा, दृष्टेद्रष्टारं मतेमन्तारं जीवालानं प्रतिषिध्य, सर्वस्ता-न्तरालानं परमालानमेवोपास्स्तेति वाक्यार्थः। अन्यथा, विज्ञा-तारमरे लेन विजानीयादिति ज्ञात्वश्रुतिविरोध्य॥

यानन्दो ब्रह्मोत्यानन्दमात्रमेव ब्रह्मखरूपं प्रतीयत—इति
यदुत्तं, तज्ज्ञानाश्रयस्य ब्रह्मणो ज्ञानं स्वरूपिमिति परिष्टतम्\*।
ज्ञानमेव ह्यनुकूलमानन्द—इत्युचते, विज्ञानमानन्दं ब्रह्मोत्यान्तस्यरूपमेव विज्ञानं ब्रह्मोत्यर्थः । श्रत एवं भवतामेकरसता।
श्रस्य ज्ञानस्वरूपस्थैव ज्ञाद्यत्वमणि श्रुतिश्रतसमधिगतिमत्युक्तम्।
तददेव, स एको ब्रह्मण श्रानन्दः, श्रानन्दं ब्रह्मणो विद्यानित्यादिव्यतिरेकनिर्देशाच नानन्दमानं ब्रह्म, श्रिपत्वानन्दि, ज्ञाद्यत्वमेव ह्यानन्दित्वम्॥

यदिदमुत्तं, यत हि दैतमिव भवति, नेहुंनानासि किञ्चन,

मत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव प्रयाति, यन तस्य सर्व
मात्मैवाभृत् तत्वेन कं प्रयादिति भदिनिषेधो बहुधा दृष्यत—

इति। तत् कृत्सस्य जगतो ब्रह्मकार्यतया तदन्तयामिकात्या

च तदात्मकत्वेनक्यात् तत्यस्यनीकनानात्वं प्रतिषिध्यते। न पुनर्वेक्ठ

<sup>\*</sup> अपहतिमिति ग०।

<sup>†</sup> अत-र्ति ख॰।

<sup>‡</sup> चन्तर्यामितयेति ख॰, ग॰।

स्यां प्रजायेयेति बहुभवनसङ्गल्पपूर्वकं ब्रह्मणी नानात्वं युतिसिडं प्रतिषिध्यत—इति परिच्चतम्। नानात्वनिषेधादियमपरमार्थ-विषयेति तेत्—न, प्रत्यचादिसकलप्रमाणानवगतनानालं दुरा रोइं ब्रह्मणः प्रतिपाद्य, तदेव बाध्यत—इख्पहास्यमिदम्। "यदा ह्येवैष एतसिवदरमें नतरं कुरुते, अथ तस्य भयं भवतीति ब्रह्मणि नानालं पश्यतो भयप्राप्तिरिति यदुक्तं, तदसत्। सर्वे खिलदं ब्रह्म, तज्जलानिति ॥ ग्रान्त उपासीतित तन्नानालानुसन्धानस्य गान्ति हेतु लोप देगात्। तथा हि, सर्वस्य जगतस्त दुत्प तिस्थिति-लयकर्मतया तदात्मकालानुसन्धानेनात ग्रान्तिविधीयते। अतो यथावस्थितदेवतिर्यञ्चनुष्यस्थावरादिभेदभिन्नं जगत् ब्रह्मात्मक-मित्यनुसन्धानस्य ग्रान्तिहेतुतया त्रभयप्राप्तिहेतुलेन न भय-हितुलप्रसङ्गः। एवं तर्हि, त्राय तस भयं भवतीति किमुचते, यदा च्चेवेष एतस्मिन्नदृष्येऽनात्येऽनिक्तेऽनिलयनेऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते, अय सोऽभयं गतो भवतीत्यभयप्राप्ति हेतुत्वेन ब्रह्मणि या प्रति-ष्ठाभिहिता, तस्या विच्छेदे भयं भवतीति। यथीतां मह-र्षिभि:,---

यसुहूर्तं चणं वापि वासुदेवी न चिन्छते। सा हानिस्तमहच्छिद्रं सा भान्तिः सा च विक्रिया॥ इत्यादि। ब्रह्मणि प्रतिष्ठाया त्रन्तरमवकाशो विच्छेद एव॥

यदुत्तं, न स्थानतोऽपोति सर्वविशेषरितं ब्रह्मोति वच्य-तीति। तन्न, सविशेषं ब्रह्मोत्येव हि तत्र वच्यति। मायामानं

<sup>\*</sup> तज्जवानीति ख०, ग०

विति च खाप्तानामप्यर्थानां जागरितावस्वानुभूतपदार्थवैधर्म्यण मायामात्रत्वमुचत—इति, पारमाधिकत्वमेव वच्छित । स्मृतिपुराणयोरिप निर्विशेषज्ञानमात्रमेव परमार्थीऽन्यद्पारमाधिकमिति प्रतीयत—इति यदभिहितं, तदसत्।

स सर्वभूतप्रक्षतिं विकारान्
गुणादिदोषां च सुने \*व्यतीतः।
त्रतीतसर्वावरणोऽखिलाला
तेनास्तृतं यद्गुवनान्तराले॥
समस्तकल्याणगुणालकोऽसी
स्वप्रक्तिलेयोङ्गतभूतसर्गः।

<sup>\*</sup> पुनर्वतीत इति ख॰।

द्रच्छाग्रहीताभिमतीरहेहः संसाधिताग्रेषजगिंदतीऽसी॥ तेजोबलैश्वर्यमहावबोध-ख्वीर्यग्रह्मादिगुणैकराशिः। परः पराणां सकला न यत्र लेशादयः सन्ति परावरेशि॥ स देश्वरो व्यष्टिसमष्टिक्पो व्यत्तख्रूपोक्षऽप्रकटख्रूषः। सर्वेश्वरः सर्वेद्वक् सर्ववेत्ताः। समस्त्रशिक्तः परमेश्वराख्यः॥ संज्ञायते येन तदस्तदोषः शुद्धं परं निमलमेकक्पम्। संदृश्वते वाष्य्य गम्यते वा

शुं महाविश्व त्याका प्रमित्र विश्व शुं महाविश्व व्याका पूर्ण प्रच्य ते।
मेत्रेय भगवच्छ व्दः सर्व कारण कारण ॥
सम्भन्ति तथा भन्ती भकारोऽर्थ दयान्वितः।
नेता गमयिता सष्टा गकारार्थ स्वया सुने ॥
ऐ खर्यस्य समग्रस्य वीर्यस्य यश्व स्वयः।
ज्ञानवैराण्ययोश्वेव ष्रमां भग इतीरणा॥
वसन्ति तत्र श्वतानि स्वतासन्य खिलाकानि।

<sup>\*</sup> प्रकटेति ख॰ ग॰।

<sup>†</sup> सर्वकर्ति खः।

म च भूतेष्वशिषेषु वकारार्थस्ततोऽव्ययः॥ ज्ञानमतिबले खर्यवीर्यते जांस्यमेषतः। भगवच्छव्दवाचानि विना हेयेर्गुणादिभिः॥ एवमेष महाशब्दी मैत्रेय भगवानिति। परमन्नस्भातस्य वासुदेवस्य नान्यगः॥ तत पूज्यपदार्थोतिपरिभाषासमन्वितः। गब्दोऽयं नोपचारेण \*अन्यतः ह्युपचारतः ॥ विष्युपु-११-५-१२-४ समस्ताः शक्तयसैता तृप यत्र प्रतिष्ठिताः । तिदिखरूपवैरूषं रूपमन्य दरेमें इत्॥ समस्तप्रक्रिरुपाणि तत्करोति जनेश्वर। देवतिर्यञ्चनुष्याखाचेष्टावन्ति स्लीलया॥ जगतामुपकाराय न सा कर्मनिमित्तजा। चेष्टा तस्याप्रमेयस्य व्यापिन्यव्याहतात्मिका ॥ विशु - ११ - १ - ६५ - १ एवंप्रकारममलं नित्यं व्यापकमच्यम्। समस्त हे यर हितं विष्णाखं परमं पदम्॥ विष्णु इ. २२. ५३ परः पराणां परमः परमात्मात्मसंस्थितः। क्रपवणीदिनिदेशविशेषणविविजितः॥ अपचयविनाशाभ्यां परिणामर्डिजनाभिः। विजितः शकाते वतुं यः सदास्तीति केवलम्॥ सर्वतासी समस्तच वसत्यनेति वै यतः। ततः स वासुदेवेति विद्वद्भिः परिपद्यते॥

<sup>\*</sup> द्यायविति खः।

<sup>†</sup> चेष्टावर्त्तीति ख॰।

\*तङ्ग्रा परमं नित्यमजमचयमव्ययम्। एकखरूपञ्च सदा हेयाभावाच निमलम्॥ तदेव सवमवैतदाक्तायक्तस्वरूपवत्। तथा पुरुषक्षेण कालक्षेण च स्थितम्॥ Edwy . I. 2 21 3-111 प्रकृतिया मयाखाता व्यताव्यतस्किपिणी पुरुषश्चाप्युभावेती लीयेत परमालनि॥ परमाला च सर्वेषामाधारः परमेखरः। विषानामा स वेदेषु वेदान्तेषु च गीयते ॥ विश्व भा ४ ३४% द्वे रूपे ब्रह्मणस्तस्य मूत्त्वामत्तमेव च। चराचरखरूपे ते सर्वभूतेषवस्थिते। अचरं तत्परं ब्रह्म चरं सवैमिदं जगत्॥ एकदेशस्थितस्यागेज्यीत्सा विस्तारिणी यथा। परस्य ब्रह्मणः यितास्तयेदमिखलं जगत्॥ विकास अविकास विषाप्रक्तिः परा प्रोक्ता चेनज्ञाखा तथापरा। अविद्या कमसंज्ञान्या हतीया प्रक्रिरिष्यते॥ यया चेत्रज्ञप्रक्तिः सा विष्टिता तृप सर्वगा। संसारतापानिखलानवाप्रीत्यतिसन्ततान्॥ तया तिरोहितवाच यितः चेवज्ञसंज्ञिता। सर्वभूतेषु भूपाल तारतस्येन वर्तते ॥ विष्यु गा, ने अ प्रधानच पुमां श्वेव सर्वभूतात्मभूतया। विषायत्त्रा महाबुद्धे हतौ संश्रयधर्मिणौ॥ भगवा प्रधानिकारिकारिक तयोः सेव पृथमावकारणं संययस्य च।

मानामान स्मार - सामार में वृह्यानामा अव्यत

LE ALKSON BIE

<sup>\*</sup> सदत्रच्चेति ख०, स ब्रच्चेति ग०।

यथा सत्तो जले वातो विभित्त किष्णकामतम्।
यितः सापि तथा विष्णोः प्रधानपुरुषात्मनः॥
तदेतदच्यं नित्यं जगन्मुनिवराखिलम्।
याविभीवितरोभावजन्मनामविकल्पवत्॥

इत्यादिना परं ब्रह्म स्वभावत एव निरस्तनिखिलदोषगन्धं समस्तक खाणगुणात्मकं जगदुत्पत्ति खितिसं हारान्तः प्रवेशनिय-मनादिलीलं प्रतिपाद्य, क्षत्सस्य चिदचिद्वलुनः सर्वावस्थाव-स्थितस्य पारमार्थिकस्यैव परस्य ब्रह्मणः गरीरतया रूपतं यरीर्रूप\*तन्वं ययितिविभूत्यादिश्रद्धेस्तत्तच्छव्दसामानाधिकर-खेन चामिधाय, तर्दिम्हतिम्हतस्य चिद्दस्तनः सह्रपेणावस्थिति-मचिनिश्रतया चेत्रच्छपेणावस्थिति चोक्का, चेत्रज्ञाव-स्थायां पुर्ण्यपापात्मककर्मरूपाविद्यावेष्ठितत्वेन स्वाभाविक-ज्ञानक्षपत्नाननुसन्धानमचिद्रपार्थानारतयानुसन्धानच प्रति-पादितमिति परं ब्रह्म सविशेषं, तिहिभूतिभूतं जगदिप पारमाधिकमेवेति ज्ञायते॥ प्रत्यस्तिमतभेदिमत्यत्र, देवमनु-षादिप्रक्रतिपरिणामविशेषसंसृष्टस्याप्यात्मनः स्वरूपं तद्गत-भेदरहितत्वेन तद्गेदवाचिदेवादिशब्दागीचरं ज्ञानसत्तैकलचणं स्वसंवेद्यं योगयुङ्मनसो न गोचरमित्युचत-इत्यनेन न प्रप-चापलापः। कथमिदमवगम्यत—इति चेत्, तदुचते, श्रिसम् प्रकरण संसार कभेषजतया योगमभिधाय, योगावयवान् प्रत्या-

<sup>\*</sup> रूपश्कीति ग०।

<sup>†</sup> अगीचरमिति गः।

हारपर्यन्तां योक्ता अधारणासिद्धार्थं ग्रुभात्रयं वक्तं, परस्य ब्रह्मणो विष्णोः श्रिक्त श्रव्दां स्वर्ता स्वर्त्त विभागेन प्रितिपाय, त्रितोयशिक एक मी ख्याविद्याविष्टितम चिहिशिष्टं चेत्र ज्ञं स्वर्ताख्य विभागं मावनाच्या न्या दश्य भित्युक्ता, हितीयस्य कर्माख्याविद्याविर हिणोऽचिहियुक्तस्य ज्ञाने काकारस्या स्वर्ताख्य विभागस्य निष्यत्र योगिध्येयतया योगगु झान घोऽना लम्बनतया स्वतः ग्रुद्धि विरहाच श्रभात्रय व्यवज्ञाख्यं स्वर्त्त प्रश्विक एप्रित्त क्ष्यं चेत्र ज्ञाख्यं सूर्त्त च्या पर्याक्त क्ष्यं स्वर्ताच्या विद्या क्ष्येत च्या स्वर्ते स्वर्त्त विभागस्य निष्यत्व पर्याक्त क्ष्यं स्वर्त्त विभागस्य स्वर्त्त क्ष्यं स्वर्त्त स्वर्त स्वर्त्त स्वर्त स्वर्त्त स्वर्त्त स्वर्त्त स्वर्त्त स्वर्त्त स्वर्त्त स्वर्त्त स्वर्त स्वर्त स्वर्त्त स्वर्त स्वर्त्त स्वर्त्त स्वर्त स्वर्त्त स्वर्त्त स्वर्त स्वरत्त स्वर्त स्वर्त स्वर्त स्वर्त स्वर्त स्वर्त स्वर्त स्वर्त स्वर्त स्वर

न तद्योगयुजा शक्यं तृप चिन्तयितुं यतः । दितोयं विष्णुसंज्ञस्य योगिध्येयं परं पदम् ॥ समस्ताः श्रक्तयश्चेता तृप यत्र प्रतिष्ठिताः । तद्विश्वरूपवैरूप्यं रूपमन्यद्वरेमेहत् ॥ दिति ॥

ति विश्वरूपवैरूषं रूपमन्य दरेमें इत् ॥ इति ॥ तथा चतुर्भु खसनका दौनां जगदन्तरवित्तिनाम विद्याविष्टि-

<sup>\*</sup> अभिधायेति खः।

<sup>†</sup> कर्मभावना जनकादीनां, ब्रह्मभावना सनकादीनाम्, उभयभावना चतुर्मु खस्य चेतिभावनेति ख-चिक्तिपुलके पद्यते। च्यनुमीयते खल्लेतत् टिप्पणस्थानीयमपि चिपिकरप्रमादात् मूर्लो सिन्नविधितमिति ।

<sup>‡</sup> द्ति च वद्तीति ख॰, ग॰।

तत्वेन ग्रभात्रयानहतामुका, बद्दानामेव पत्रायोगेनोइत-बोधानां खखरूपमापनानाञ्च स्वत: । ग्रादिविरहात् भगवता ग्रीनकेन ग्रभात्रयता निषिद्धा ॥

आब्रह्मस्तम्बपर्यन्ता जगदन्तस्यविश्वताः।
प्राणिनः कमजनितसंसारवश्रवितिनः॥
यतस्ततो न ते ध्याने ध्यानिनासुपकारकाः।
अविद्यान्तर्गताः सर्वे ते हि संसारगीचराः॥
पश्चादुद्भृतबोधाश्र ध्यानेनेवोपकारकाः।
नैसर्गिको न वै बोधस्तेषामध्यन्यतो यतः॥
तस्मात्तद्मलं ब्रह्म निसर्गदिव बोधवत्।

इत्यादिना परस्य ब्रह्मणो विश्णोः स्वरूपं स्वासाधारणमेव श्रभायय—दत्युक्तम्। अतोऽत्र न भेदापलापः प्रतीयते॥

त्रानखरूपमित्यवापि, ज्ञानव्यतिरिक्तार्यजातस्य कत्सस्य न मिष्यातं प्रतिपाद्यते। ज्ञानसरूपस्यात्मनो देवमनुष्याद्यर्थी-कारेणावभासो भान्तिरित्यतावनात्ववचनात्। न हि श्रुक्ति-काद्या मिष्यारजतयावभासो भान्तिरित्युक्ते, जगित कत्सः रजतजातं मिष्या भवति। जगद्वद्याणीः सामानाधिकरप्ये-नैक्यप्रतीतेष्रद्वाणो ज्ञानसरूपस्यार्थाकारता भान्तिरित्युक्ते सित, अर्थजातस्य क्षत्सस्य मिष्यात्वमुक्तं स्यादिति चेत्, तदसत् ‡। अस्मिन् ग्रास्त्र परस्य ब्रह्मणो विष्णोर्निरस्ताज्ञानादिनिखिल-

<sup>\*</sup> जाप्तानाचिति ख०।

<sup>†</sup> सिद्धिवरहादिति ग०।

<sup>‡</sup> चेत्, नेति ख०।

अ नवन वायत के अन्यार वायत है अपने अपने का तकर व संभागत कि देशीय व स्टेश अधि देशा है

7-3-1

notife 21

शास्त्र अधिकारिकार तथा विशेषिकारी।

दोषगन्थस्य समस्तकत्वाणगुणात्मकस्य महाविभूतेः प्रतिपत्न-तया, तस्य भान्तिदर्शनास्यवात्। सामानाधिकरण्वेनैक्य-प्रतिपादनच्च वाधासहमविरुद्धं चेत्येतदनन्तरमेवोपपादयिष्यते। त्रतोऽयमपि स्रोको नार्थस्रूष्ट्रपस्य वाधकः। तथाहि,—यतो वा द्रमानि भृतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यय्ययन्य-भिसंविश्यन्ति तदिजिज्ञासस्य तद्वद्वीति जगज्जन्यादिकारणं ब्रह्मत्यवसिते सति,—

द्रतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपष्टं हयेत् । विभेवाका विभेव

द्रित याखेणास्वार्थस्थेतिहासपुराणाभ्यासुपृष्टंहणं कार्यमिति ज्ञायते। उपृष्टंहणं नास, विदितस्वालवेद तदर्थानां खयोग-महिमसाचात्कतवेदतत्वार्थानां वाक्यः स्वावगतवेदवाक्यार्थ-व्यक्तीकरणम्। स्वावगास्त्रात्य वाक्यार्थस्थान्यभागश्रवणा-हुरवगमत्वेन, तेन विना निश्चयायोगादुपृष्टंहणं हि कार्यमेव। तत्र पुलस्थवसिष्ठवरप्रदानल्ब्यप्रदेवता पारमार्थिकज्ञानवतो भगवतः प्रायरात् स्वावगतवेदार्थीपृष्टंहणमिच्छन् मैत्रेयः परिपप्रच्छ,—

बिजुर मा सीऽहमिच्छामि धर्मज्ञ योतुं बत्ती यथा जगत्। बभूव भूयस यथा महाभाग भविष्यति॥

<sup>\*</sup> समुपवर्णयेदिति ग०।

<sup>†</sup> वेदतत्त्वार्थानामिति ग०।

<sup>‡</sup> दैवतेति ख०।

यनायच जगद्गृह्मन् यतचैतचराचरम्। लीनमासीयधा यत्र लयसेखिति यत्र च॥

द्यादिना। तन बद्याखरूपविशेषतिहभूतिभेदप्रकार-तदाराधनस्कपफलविशेषा च प्रष्टाः, ब्रह्मस्कपविशेषप्रशेषु,--यतस्त स्राचरमिति निमित्तीपादानयोः पृष्टलात्। यसय-मिखनेन सृष्टिस्थितिलयअर्मभूतं जगत् निमासकमिति पृष्टं, तस्य चीत्तरं, -जगच स-इति। द्रद् तादात्यम्लयामिक्पे-णामतया व्याप्तिकतं, न तु व्याध्यवापकयोर्वस्वैकाक्ततम्,। यमयमिति प्रश्रस्थीत्तर्लात्, जगच म-द्रित सामानाधिकर-ख्ख। यसयमिति मयट् न विकारार्थः, एयक् प्रस्रवैचर्थात्। नापि प्राणमयादिवत् स्वार्थिकः, जगच स-इत्यत्तरानुप-पत्तेः। द्वा हि, विष्प्रेवेत्यत्तरमभविष्यत्। त्रतः प्राचुर्यार्थ-एव, तत्रक्षतवचने मथिडिति मयट्। क्षत्सञ्च जगत् तच्छरीर-तथा तला तुर्मेव, तसा द्यायमित्यस्य प्रतिवचनं जगच स-इति, । सामानाधिकरणं जगद्ब्रह्मणीः शरीरालभावनिबन्धन-मिति निश्चीयते। श्रन्यया निविशेषवसुप्रतिपादनपरे शास्तेऽ-म्यूपगम्यमाने सर्वाखीतानि प्रश्नप्रतिवचनानि न संगच्छन्ते। तदिवरणक्षपं क्षत्सञ्च गास्नं न संगच्छते। तथा हि सति, प्रपच्च मस्य निमिधानिमिखेनं रूपस्यैनस्य प्रश्नस्य निर्वि शेष-चानमात्रमित्येवं रूपमेवी तरं स्वात्। जगरुब्र साणीरे कद्र व्यवपरे

<sup>\*</sup> अनेति ख॰।

<sup>†</sup> मयड् ते ति ख०, ग०।

<sup>🕇</sup> तथा हीति क॰, ग॰।

च \* सामानाधिकर्षो मत्यसंकल्पतादिकत्याणगुणैकतानता निखलहेयप्रत्यनीकता च बाधेत, सर्वाश्रभाष्यदञ्च ब्रह्म भवेत्। श्रात्मश्ररीरभाव एवेदं सामानाधिकर्षां मुख्यद्वन्त- मिति खाप्यते †। श्रतः,—

विष्णोः सकाशादुङ्गूतं जगत्ततेव श्यंस्थितम् । भा विष्ठाः स्थितसंयमकर्तासी जगतोऽस्य जगच सः॥

द्रित संग्रहेणोत्तमधं, परः पराणामित्यारभ्य विस्तरेण वतुं परब्रह्मभूतं भगवन्तं विणुं खेनैव रूपेणावस्थितम्, श्रविकारायेति स्रोकेन प्रथमं प्रणम्य, तमेव हिरख्यभेखावतारप्रदूररूप-तिमूर्त्तिप्रधानकालचेन जसमष्टिव्यष्टिरूपेणावस्थितच्च नमस्त-रोति। तन, जानस्वरूपमित्ययं स्रोकः चेत्रज्ञव्यध्यासना-वस्थितस्य परमासनः स्वभावमाह। तस्नानान निर्विशेषवस्तु-प्रतीतिः॥

यदि निविशेषज्ञानरूपब्रह्माधिष्ठानस्रमप्रतिपादनपरं शास्त्रम्। तर्हि,—

निर्गुणस्याप्रमियस्य श्रुषस्याप्यमलात्मनः। कथं सर्गोदिकहेलं ब्रह्मणीऽभ्युपगस्यते॥ इति चोद्यम्।

<sup>\*</sup> परे एवेति ख०।

<sup>†</sup> स्थाप्यते चेति ग॰।

<sup>¶</sup> तर्नेव चेति ख॰।

शक्तयः सर्वभावानाम् चित्यज्ञानगीचराः। यतोऽतो ब्रह्मणस्तास्तु सर्गाद्या भावशक्तयः। भवन्ति तपतां श्रेष्ठ पावकस्य यथीष्णता॥

दित परिहारच न घटते। तथा सित, निर्मुणस्य ब्रह्मणः कयं सर्गादिकर्तृत्वम्। ब्रह्मणो न पारमार्थिकः सर्गः। अपि तु, भ्रान्तिकल्पित—इति चीद्यपरिहारी स्थाताम्। उत्पत्त्यादिकार्यं सत्त्वादिगुण्युक्तापरिपूर्ण्कमैवस्येषु दृष्टमिति सत्त्वादिगुण्-रिहतस्य परिपूर्णस्थाकमैवस्थस्य कर्मसम्बन्धानर्दस्य कयं सर्गादेः कर्त्तृत्वमभ्युगम्यत—इति चीद्यम्। दृष्टसक्तविसजातीयस्य ब्रह्मणो यथोदितस्वभावस्थेव जलादिविसजातीयस्थाग्नादे\*रोष्णारियक्तियोगवत् सर्वप्रक्तियोगो न विक्थ्यत—इति
परिहारः॥

परमार्थस्वमेवन, — इत्याद्यपि न कत्स्रस्यापारमार्थं वदति। श्रपि तु, कत्स्रस्य तदात्मकतया तद्यतिरे नेणाव-स्थितस्यापारमार्थ्यम्। तदेवोपपादयति, —

तवैष महिमा येन व्याप्तमेतचराचरम्॥ इति॥

येन लयेदं चराचरं व्याप्तम्, अतस्वदात्मकमेवेदं सर्वमिति लदन्यः कोऽपि नास्ति। अतः सर्वात्म‡तया लमेवेकः पर-मार्थः। अत द्रमुच्यते, तवेष महिमा या सर्वव्याप्तिरिति। अन्यथा तवेषा भान्तिरिति वक्तव्यम्। जगतः पते लिमित्यादीनां

<sup>\*</sup> एवी ण्यादीति ख०, ग०।

<sup>ं</sup> क्रत्सस्येति ग-चिक्तितपुस्तके नीपस्थयते।

<sup>‡</sup> सर्वाताकतयेति क०, ख०।

पदानाञ्च लचणा स्यात्। लीलया मही मुद्दरती भगवती महावराइस्य लुतिप्रकरणिवरोध । यतः, क्षत् ं जगत् ज्ञानालना
त्वया याक्षतया व्याप्तत्वेन तव मूर्तः, तस्मात् त्वदाक्षकत्वानुभवसाधन वोगिवरिहण एतत् केवल देवमनुष्यादि रूपिमिति भान्तिज्ञानेन पप्यन्तीत्याह,—यदेत हृष्यत—इति। न केवलं वलुतस्वदाक्षकं जगत् देव मनुष्याद्याक्षकिमिति दर्भनमेव भ्रमः,
ज्ञानाकाराणामाक्षनां देवमनुष्याद्याक्षकारत्वदर्भनमि भ्रम—
इत्याह,—ज्ञानस्वरूपमित्तलिमिति। ये पुनर्बु दिमन्तीः ज्ञानस्वरूपाक्षविदः सर्वस्य भगवदात्मकत्वानुभवसाधनयोगयोग्यपरिश्रदमनस्य, ते देवमनुष्यादि प्रक्षतिपरिणामित्रि प्रेष्यार्थे प्रस्ति। क्ष्यच्याः
परिश्रदमनस्य, ते देवमनुष्यादि प्रक्षतिपरिणामित्रि प्रेष्ये ।
प्रयन्तीत्याह,—ये तु ज्ञानिवद—इति। श्रन्यया स्नोकानां
पीनक्त्यं, पदानां लच्चणा, श्रर्थविरोधः, प्रकरणिवरोधः, शास्ततात्पर्यविरोधयः॥

तस्यात्मपरदेहेषु सतोऽप्येकमयमित्यन, सर्वेष्वात्मसु ज्ञानेकां-कारतया समानेषु सत्सु देवमनुष्यादिप्रक्षति\*\*परिणामविशेष-

<sup>ं \*</sup> लच्चे वेति ख॰। पदानां लचणा चेति ग॰।

<sup>¶</sup> साधकीति क॰ ।

<sup>†</sup> जगदेव देवेति ख०, ग०।

<sup>॥</sup> सर्वस्थेत्यच भगस्थेति लिपिकरप्रमादकतं परिपयते ग-चिक्नित पुस्तके।

<sup>‡</sup> लक्करीरिमिति ग॰।

<sup>§</sup> लच्चण्यार्धविरोधः, शास्त्रविरोधस्विति ग॰।

<sup>\*\*</sup> मनुष्याक्तिपरिणामेति ग॰।

रूपिण्डसंसगैकतमात्मसु देवाद्याकारेण दैतद्रभनमतथ्य\*-मित्युच्यते। पिण्डगतमात्मगतमि दैतं न प्रतिविध्यते। देव-मनुष्यादिविविधविचित्रिपण्डेषु वर्तमानं सर्वमात्मवसुसमिन-त्यथः। यथोक्तं भगवता—

> श्वान चैव खपाने च पिष्डताः समद्शिनः। निर्देषं हि समं ब्रह्म-इत्यादिषु ॥ की-४-१८११

तस्यालपरदेहेषु सतीऽपीति देहातिरिक्ते वसुनि स्वपरविभागस्योक्तालात्। यद्यन्योऽस्ति परः कोऽपोत्यतापि नालेकां
प्रतीयते। यदि मत्तः परः कोऽप्यऽन्य—द्रं येकस्मिन्नभे परप्रव्यान्य-प्रव्योः प्रयोगायोगात्। तत्र, पर-प्रव्दः स्वयतिरिक्तालवचनः, ग्रन्य-प्रव्दः तस्यापि ज्ञानकाकारत्वात् ग्रन्याकारत्वप्रतिषधार्थः। एतदुक्तं भवति, यदि मह्यतिरिक्तः कोऽप्याका
मदाकारभूत्र ज्ञानकाकारादन्याकारोऽस्ति, तदाह्रमेवमाकारः, ग्रयञ्चान्याद्याकार् प्रति प्रकाते व्यपदेष्टुम्। न चैवमस्ति । सर्वेषां ज्ञानकाकारत्वेन समानत्वादेविति॥

कतम्। अपि तु, देवादिपिण्डप्रविश्वस्यमात्मनां न खरूप-कतम्। अपि तु, देवादिपिण्डप्रविश्वस्तिम्स्युपदिस्थते, नात्मे-क्यम्। दृष्टान्ते चानेकरस्त्रवर्तिनां वास्त्रंगानां न खरूपैक्यम्। अपि तु, आकारसाम्यमेवशितेषाम् इवायुलेनेकाकाराणां रस्युभेद-

<sup>\*</sup> जानर्थमिति खा

<sup>†</sup> जानेकाकारलेन सच्चादिति ख॰, ग॰।

<sup>🗓</sup> भूताकारादन्याकार—इति ग०। नितरामसमीचीनीऽयं पांठः।

ग अपि लाकारवैषम्येणैव तेपामिति खः। पाठीऽयं नास्रभ्यं रीचते।

निष्कुमण\*स्ता हि षड्जादिसंज्ञाभेदः। एवमाला देवादिसंज्ञाभेदः। तेजसाप्यपार्धिवद्रव्यांग्रभूतानां पदार्थानां तत्तद्र्व्यत्वैक्यमेव न खरूपैक्यम्। तथा वायवीयानामंग्रानामपि खरूपभेदोऽवर्जनीयः। सीऽहं स च त्विमिति सर्वात्मनां पूर्वीतं
ज्ञानाकारं तच्चत्वेन पराम्थ्य तत्सामानाधिकरण्वेन, ग्रहंत्विमत्यादीनामर्थानां ज्ञानमेवाकार—द्रत्युपसंहरन्, देवाद्याकारभेदेनात्मसु भेदमोहं परित्यजेत्याह। श्रन्यथा, देहाद्यतिरिक्तोपदेश्यखरूपे, श्रहं त्वं सर्वमतदात्मखरूपमिति भेदनिर्देशो
न घटते। श्रहन्तमादिश्रन्दानासुपलचेश्यणं सर्वमतदात्मखरूपमित्यनेन सामानाधिकरण्यादुपलचणत्वमपि न सङ्गच्छते।
सोऽपि यथोपदेशमकरोदित्याह, तत्याज भेदं परमार्थदृष्टिरिति। कुतश्चेष निण्य—इति चेत्, देहात्मविवेकविषयत्यादुपदेशस्य। तच्च,

दि प्रक्रमात् विभेदजनके चीन दित च नात्म सिर्ध प्राच्या दि ।

इति प्रक्रमात् विभेदजनके चीन दित च नात्म सिर्द्ध पैक्यपरम् ।

नापि जीवपरयोरत सिर्द्ध पैक्यम् तरीत्या निषिद्ध म् । जीवपरयीरिप सिर्द्ध पैक्यं देहात्म नीरिव न सम्भवति । तथा च श्रुति: ।

दा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृद्यं परिष्युजाते।

<sup>\*</sup> निष्नुमण्भेद्ञत—र्ति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> उपलचणिति कः।

<sup>‡</sup> पादादिलचण-इति ग०।

<sup>¶</sup> नात्मेच्यपरमिति ग०।

<sup>§</sup> प्रसिद्धमिति ग॰। पाठान्तर्मेतवान्तरं रञ्जयित।

तयोरन्यः पिप्पलं खादत्य- करें 1-3-1नम्नन्योऽभिचानभौति॥
कर्मन्तिः
कर्मन्तिः
कर्मन्तिः
कर्मन्तिः
कर्मन्तिः
कर्मन्तिः
विक्रिते प्रविष्टौ प्रमि प्राद्धीः। किन्निकेन कर्मन्तिः

पञ्चाग्रयो ये च त्याचिता:\*॥

त्रनःप्रविष्टः ग्रास्ता जनानां सर्वात्मेत्याद्याः। त्रस्मिनपि व्यक्ति

यास्त्रे,—

स सर्वभूतप्रक्षतिं विकारं
गुणादिदीषां स सुने व्यतीतः।
श्रतीतसर्वावरणीऽखिलाला
तिनासृतं यद्भुवनान्तराले॥
समस्त्रताल्याणगुणालकोऽसी
परः पराणां सकला न यत।
लेशादयः सन्ति परावरेशे।

श्रविद्याकर्मसं ज्ञान्या हतीया श्रक्तिरिष्यते।

यया चेत्रज्ञातिः सा विष्टिता तृप सर्वगा ॥ इति ॥
"भेदव्यपदेशात् । उभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयते । भेदव्यपदेशाचान्यः । त्रिधिकन्तु भेदिनिर्देशात्—इत्यादिस्त्रेषु च ।
य त्रात्मनि तिष्ठनात्मनोऽन्तरोऽयमात्मा न वेद । यस्यात्मा
श्रीरम् । य त्रात्मानमन्तरोऽयमयति । प्राज्ञेनात्मना संपरि- व्राप्ति

<sup>\*</sup> हणाचिकेता-इति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> स्वेष्विवि ख॰।

वकः, प्राज्ञनासनान्वारूढ़ — इत्यादिभिरुभयोरन्योन्यप्रत्यनीका-कारेण खरूपनिणयात्। नापि साधनानुष्ठानेन निर्मृका-विद्यस्य परेण खरूपेक्यसभवः, अविद्यात्र्यत्वयोग्यस्य तद-नद्देवासभवात्। यथोक्तम्,—

परमासासनी श्रींगः परमार्थ—इती खते।

मिष्ये तद्व्यद्रश्यं हि नै ति तद्व्यतां यतः ॥ इति ॥

मृत्तस्य तु, तद्वर्मतापत्ति रेवेति भगवद्गीता स्क्रम्,—

इदं ज्ञानमुपाश्रित्य मम साधम्यमागताः।

सगेंऽपि नीपजायन्ते प्रलये न व्यथन्ति च ॥ इति ॥

इहापि,—

श्रातमावं नयत्येनं तद्भृद्धायिनं सुने । विकार्यमात्मनः शक्त्या लोहमाकषको यथा॥

द्यासभावमासनः स्वभावम्। न ह्याकष्ठ सस्वरूपापत्तिराक्षण्यमाणस्य। वच्यति च, जगद्यापारवजं प्रकरणादसिनहितलाचं भीगमात्रसाम्यिकः चं मुक्तोपस्य्ययपदेशाचिति।
हित्तिर्णि, 'जगद्यापारवजं समानो ज्योतिषिति। द्रविष्ठभाष्यकार्य, देवतासायुज्यादश्ररीरस्यापि देवतावत् सर्वाधिसिडिः
स्यादित्याह। श्रुतयश्र, य दहासानमनुविद्य व्रजन्त्येतां य सत्यान्
कामान्, तेषां सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति । व्रह्माविदाप्नोति
परम्। सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपित्यताः।

<sup>\*</sup> अत्यद्यमिति क०, ग०।

<sup>†</sup> खार्थसिद्धिरिति ग०।

<sup>‡</sup> विपिस्तितीति ख०, ग०।

एतमानन्दमयमात्मानमुपसंत्रम्य द्रमान् लोकान् कामानी \*
कामरूप्यनुसञ्चरन् सं तत्र पर्यति । रसी वै सः। रसक् होवायं किल्ल

यथा नद्यः खन्दमानाः ससुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विद्याय ।
तथा विद्यान् नामरूपादिसुक्तः
परात् परं पुरुषसुपैति दिव्यम् ॥ उ विद्यान् ।
तथा विद्यान् पुरुषपापे विध्य
निरुच्चनः परमं साम्यसुपैति ॥ द्रत्याद्याः ॥ उ विद्यान् ।

परिवदास सर्वास सगुणमेव प्रव्रह्मोपास्यं, फलं चैकरूपमेव। त्रतो विद्याविकल्प—इति, स्त्रकारेणैवीनन्दाद्यः
प्रधानस्य विकल्पोऽविश्रिष्टफललादिल्यादिष्ठ्रतम्॥ वाक्यकारेण
च सगुणस्रोपास्थलं विद्याविकल्पस्रोत्तः; गुक्तं तद्गणकोपासना- अन्यस्त्रित्। भाष्यकता व्याख्यातं च, यद्यपि स्चित्ति — दत्यादिना। किर्य

्र- 🔻 नामरूपाहिसुत्तः

परात्यरं पुरुषसुपैति दिव्यम्।
निरञ्जनः परमं साम्यसुपैति।

परं ज्योतिरुपसम्पद्य खेन रूपेणाभिनिषदातं—द्वादि-

LANK कार र देशिया के दूरी अंग्री में विशिष्ट ने में भी टेंप जा का कि हा. !

<sup>\*</sup> कामान् निकामरूपेण सचरित्रति ग०।

<sup>ं</sup> सङ्गच्चनीति ग०। पाठीऽयं न साम्प्रदायिक-द्ति प्रतिभाति।

<sup>‡</sup> परबृद्धीति ख॰।

<sup>§</sup> सचिन—दति ख॰, ग॰।

भिरैकार्थात् । प्राक्तनामरूपाभ्यां विनिर्भुत्तस्य निरस्ततत्कत-भेद्स्य ज्ञानैकाकारतया ब्रह्मप्रकारतीचते। प्रकारैको च तत्त्वव्यवहारी मुख्य एव । यथा, — सीऽयं गीरिति । अवापि, — विज्ञानं प्रापकं प्राप्ये परे ब्रह्मणि पार्थिव।

प्रापणीयस्त्रथैवाला प्रचीणारीषभावनः॥

इति परब्रह्मध्यानादात्मा परब्रह्मवत् प्रचीणाशेषभावनः, कार्यक्र) वर्मभावना-ब्रह्मभावनोभयभावनेति भावनाचयरहितः णीय-इत्यभिधाय,

> चेत्रज्ञः करणी ज्ञानं करणं तस्य वै दिज। निष्पाद्य मुतिकार्यं वै क्षतक्तत्यं निवर्तयेत्॥

इति करणख परब्रह्मध्यानरूपस्य प्रचीणाग्रेषभावनाता-स्वरूप \*प्राप्तरा क्रतक्र खनेन निवृत्तिवचनात् याविसदानुष्ठेय-मिल्ता,

> तङ्गावभावमापन्नस्तदासौ परमासना। भवत्यभेदी भेद्य तस्याज्ञानकतो भवेत्॥

इति मुत्रास खरूपमा ह। तद्वावी ब्रह्मणी भावः स्वभावः, न खरूपैकाम् । तद्भावभावमापन-दित दितीयभावशब्दा-नन्वयात्, पूर्वीकार्धविरीधाच्र्रा यद्वद्वाणः प्रचीणारीषभावनत्वं, तदापत्तिः तज्ञावभावापत्तिः 🕫 यदैवमापत्रः, तदायं परमात्मना अभेदी भवति, भेदरहितो भवति - ज्ञानैकाकारतया पर-मात्मनैकप्रकारस्यास्य † तस्नाद्गेदो देवादिरूपः, । तदन्वयोऽस्य

<sup>\*</sup> खरूपं प्राप्ये ति ग०।

<sup>†</sup> एकप्रकार: स्वादिति ख-चिक्नितपुस्तक पाठः समीचीनतया न प्रतिभाति ।

कमरूपाज्ञानमूलः, न स्वरूपकतः, इस तु देवादिभेदः पर-ब्रह्मध्यानेन मूलभूताज्ञानरूपे कमीण विनष्टे, द्वेलभावादिन-तेत—दत्यभेदी भवति। यथीक्तम्,—

एकखरूपभेद्रसुः बाह्यकमप्रवृत्तिजः। वृतिप्रजः स्वरूपमा प्रवासन्ति श

देवादिभेदे विध्वसे नास्येवावरणो हि सः ॥ दति ॥ वि मा अव विक्रा । एतदेव विव्रणोति ।

विभेदजनके ज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते।
आत्मनी ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति॥ इति॥
विविधी भेदी विभेदः, देवतिर्यङ्मनुष्यस्थावरात्मकः।
यथोकं शौनकेनापि,—

चतुर्विधी विभेदोऽयं मिष्याज्ञाननिबन्धनः ॥ इति ॥ आत्मिन ज्ञानस्वरूपे देवादिरूपविविधभेदहेतुसूतकर्माखा-ज्ञाने परब्रह्मधानेनात्यन्तिकं नाशं गते सति, हेत्वभावादसन्तं परसाद्ध्वह्मण आत्मनो देवादिरूपं भेदं कः करिष्यतीत्यर्थः ॥

अविद्यानर्मसंज्ञान्येत्यनैवोत्तम्,—ैचेनज्ञञ्चापि मां विद्यी- किं त्यादिनान्तर्यामिरूपेण सर्वस्यात्मतयैच्यविधानम्। अन्यथा,

चरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽचर उचते। भगकी xu.16

उत्तमः पुरुषस्वन्यः¶—

द्रत्यादिभिर्विरोधः। श्रन्तर्यामिरूपेण सर्वेषामात्मत्वं तत्रवेव भगवताभिहितम्,—

<sup>\*</sup> भेद्खेति ग०।

<sup>†</sup> चेलभावादनन्तरं परकादिति कः। परमादृब्रह्मण-द्ति खः।

<sup>¶</sup> परमाक्तेत्युदाह्वत-इत्ययमंशीऽपि ख-चिक्रित पुस्तके—उपलभ्यते।

र्मा सर्वस्था नाहं हृदि सन्निविष्टः॥

द्ति च।

ति च ॥ स्वभूताश्यस्थितः ॥ दित च ॥

तदेवीचिते। भूतग्रब्दी ह्यासपर्यन्तदेहवचनः, यतः सर्वेषा-मयमासा, तत एव सर्वेषां तच्छरीरतया प्रथगवस्थानं प्रतिषिध्यते,—न तदस्ति विना यत् स्यादिति । भगविद्वभूत्युप-संहारसायमिति तथैवास्युपगन्तव्यम्। तत इदमुच्चते,—

यद्य दिभूतिमत्मत्वं श्रीमदूर्जितमेव वा।
तत्त्रदेवावगच्छ वं मम तेजाऽं श्रसमावम्॥

विष्ठभ्याहमिदं क्षत्स्रमेकांग्रेन स्थितो जगत्॥ इति॥

श्रतः शास्तेषु न निर्विशेषवसुप्रतिपादनमस्ति। नाष्यर्थ-जातस्य भान्तत्वप्रतिपादनम्। नापि चिद्विदीखराणां स्वरूपभेदनिषेधः॥

यदप्युचते, निर्विशेषे खयंप्रकाशे वस्तुनि, दोषपरिकल्पित-मौखरेशितव्याद्यनन्तिविक्षणं सर्वं जगत्। दोषय खरूपितरी-धानविविधविचिचविचेपकरी सदसदिनवेचनीयानाद्यविद्या। सा चावस्थाभ्युपगमनीया, श्रवतेन हि प्रत्यूढ़ा—इत्यादिभिः

<sup>\*</sup> तत-द्रित कः। तत एवानः शरीरतयेति गः।

<sup>†</sup> मया भूतं चराचरिमत्यपरांशीऽपि दृश्यते ख-चिक्तितपुस्तके।

<sup>‡</sup> इत्यादिश्रुतिभिरिति कः। इत्यादिभिर्त्रेञ्चण-इति खः।

श्रुतिभिर्नह्मणः तत्त्वमस्यादिवाक्यसामानाधिकरण्यावगतजीवै-क्यानुपपत्या च। सा तु, न सती भ्रान्तिबाधयोरयोगात्, नाप्यसती ख्यातिबाधयोश्वायोगात्। श्रुतः कोटिइयविनिर्मुक्ते-यमविद्यति\*तत्त्वविद्—इति॥ तद्युक्तम्, सा हि किमाश्रित्यः भ्रमं जनयतीति वक्तव्यम्। न तावज्ञीवमाश्रित्य, श्रविद्या-परिकिल्पितत्वाज्ञीवभावस्य। नापि ब्रह्माश्रित्य, तस्य स्वयंप्रकाग्र-श्रानक्रपत्नेनाविद्याविरोधित्वात्। सा हि ज्ञानबाध्याभिमता।

ज्ञानक्षं परं ब्रह्म तिवर्त्यं स्रषासकम्।

श्रज्ञानचे त्तिरस्तुर्यात् कः प्रभुस्तिवर्तने ॥

ज्ञानं ब्रह्मेति चेज्ज्ञानमज्ञानस्य निवर्तकम्।

ब्रह्मवत्तत्प्रकाश्रत्वात् तदिप द्यनिवर्तकम् ॥

ज्ञानं ब्रह्मेति विज्ञानमस्ति चेत्यात् प्रमेयता।

ब्रह्मणोऽननुभृतित्वं त्वदुत्त्यैव प्रमञ्चते ॥

चानसक्षं ब्रह्मीत ज्ञानं तस्या अविद्यायाः बाधकं न सक्ष्मभूतं ज्ञानिमिति चेत्—न। उभयोरिप ब्रह्मस्क्ष्पप्रका-यत्वे † सित, अन्यतरस्य विरोधित्वमन्यतरस्य निति विश्रिषानव-गमात्। एतदुत्तं भवति, ज्ञानस्क्ष्णं ब्रह्मोत्यनेन ज्ञानेन ब्रह्माण् यः स्वभावोऽवगस्यते, स ब्रह्मणः स्वयंप्रकाशत्वेन स्वयमेव प्रका-गत—दत्यविद्याविरोधित्वे न‡ कश्चिदिशेषः स्वरूपतिद्वषय-ज्ञानयोरिति।

<sup>\*</sup> तत्त्वविद-द्तीत्ययमंशी न पयते ख-चिक्ति पुस्तके।

<sup>†</sup> प्रकारल-इति ख॰।

<sup>‡</sup> विरोधले नेति क॰, ख॰।

किञ्च, त्रनुभवखरूपस्य ब्रह्मणीऽनुभवान्तराननुभाव्यत्नेन भवतो न तिहषयं ज्ञानमस्ति। अतो ज्ञानमज्ञानिवरोधि चेत्, स्वयमेव \*विरोधि भवतीति नास्या ब्रह्मात्र्यवसभावः। श्रत्यादयस्तु, स्वयायात्र्य्यप्रकाणे स्वयमसमर्थाः स्वाज्ञाना-विरोधिनस्तिन्वर्तने ज्ञानान्तरमपेज्ञन्ते। ब्रह्म तु, स्वानुभव-सिदस्ययायात्र्यं मिति स्वाज्ञानिवरोध्येव, तत एव निवर्तनान्तरञ्च नापेज्ञते॥

श्रयोचेतां, ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य मियात्वज्ञानमज्ञानिवरी-धीति, न। दृदं ब्रह्मव्यतिरिक्तमियात्वज्ञानं किं ब्रह्मयायात्या-ज्ञानिवरोधि, उत प्रपञ्चमत्यल्कपाज्ञानिवरीधीति विवेचनी-यम्। न तावत्, ब्रह्मयायात्याज्ञानिवरोधि, अतिद्वयत्वात्। ज्ञानाज्ञानयोरेकविषयत्वेन हि विरोध:। प्रपञ्चमय्यत्वज्ञान्ञ्च तत्सत्यत्वरूपाज्ञानेन विरुध्यते। तेन प्रपञ्चमय्यत्वरूपा-ज्ञानमेव बाधितमिति ब्रह्मस्वरूपाज्ञानं तिष्ठत्येव। ब्रह्मस्वरूपाज्ञानं वाधितमिति ब्रह्मस्वरूपाज्ञानं तिष्ठत्येव। ब्रह्मस्वरूपाज्ञानं नाम तस्य मदित्येयत्वज्ञानमेव। तत्तु, तद्यति-रिक्तस्य मिय्यात्वज्ञानेन निवत्तम्। खरूपन्तु, स्वानुभवसिद्धमिति तिद्योधि सदितीयल्ब्पाज्ञानं तद्याध्य न स्थाताम्। अदि-तीयलं धर्म—द्रति चेत्—न। अनुभवस्वरूपस्य ब्रह्मणीऽनु-

<sup>\*</sup> विरोधि भवतोत्यन, न सम्भवतोति पश्चते ख-चिक्रितपुस्तके।

<sup>§</sup> यायायप्रकाश—इति ख॰।

<sup>¶</sup> खयाधार्थ्यामिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> अधीचत-द्ति ख०, ग०।

भाव्यधमीविरहस्य भवतेवीपपादितलात्। श्रती ज्ञानस्ररूपस्य ब्रह्मणी विरोधादेव नाज्ञानाश्रयत्वम्। किञ्च, श्रविद्यया प्रका-गैकखरूपं ब्रह्म तिरोचितमिति वदता खरूपनाग एवोकः स्यात्। अप्रकाशितिरोधानं नाम, प्रकाशीत्पत्तिप्रतिबन्धः, विद्यमानस्य विनाशी वा। प्रकाशस्यानुत्पाद्यलाभ्युपगमेन प्रकाशितरोधानं प्रकाशनाश एव। अपि च, निविषया निरा-यया खप्रकाशियमनुभूतिः खात्रयदोषवशादनन्तात्रयमनन्त-विषयमालानमनुभवतीत्यत किमयं खात्रयदीषः परमाय-भूतः, उतापरमार्थभूत इति विवेचनीयम्। न तावत् पर-मार्थीऽनस्युपगमात्। नाष्यपरमार्थः, तथा हि सति 'द्रष्टुलेन वा दृश्यलेन वा दृशिलेन वा अभ्यूपगमनीयः। न तावत्, दिशिखक्पभेदानख्पगमात्। भ्रमाधिष्ठानभूतायासु साचा-दुशेमीध्यमिकपचप्रसङ्गेनापारमार्थानस्यपगमाच । द्रष्टुदृश्य्यंयो स्तदविकाशाया दशय काल्पनिकलेन मूलदोषान्तरापेचया अनवस्था स्थात्। अधैतत्परिजिहीर्षया परमार्धे॥मत्यनु-म्तिरेव ब्रह्मखरूपा दोष इति चेत्। ब्रह्मीव चेहीषः, प्रपचदर्भनस्वेव तनालं सात्। किं प्रपचतुत्याविद्यान्तरकत्य-नेन। ब्रह्मणो दोषले सति तस्य नित्यलेनानिमीचय स्थात्।

<sup>\*</sup> प्रकाशितरीधानादेव नाज्ञानात्रयलिमिति ख-चिक्रितपुक्तके चिधकं प्रयते।

<sup>†</sup> हप्टलेन वा चह्छलेन वा हिम्लिन वेति ग-चिक्तिपुस्तकीयः पाठी लिपिकर-प्रमाद्कत इति जीयम्।

<sup>‡</sup> इष्ट्रध्योरिति ख॰।

<sup>॥</sup> परमार्था मतीति ख॰, ग॰।

अती यावद्ब्रह्मव्यतिरिक्तपारमाथिकदोषानभ्युपगमः। न तावद्म्यान्तिरुपपादिता भवति॥

अनिवेचनीयलं च किमभिप्रेतम्। सदसदिलचणलिनित चेत्; तथाविधस्य वसुनः प्रमाणश्र्यालेनानिवेचनीयतेव न\* स्थात्। एतदुत्तं भवति, सर्वे चि वसुजातं प्रतीतिव्यवस्थाप्यं, सर्वो च प्रतीतिः †सदसदाकारा, सदसदाकारायाः प्रतीतेः सदसदिलचणं विषय द्रत्यभ्युपगम्यमाने, सर्वे सर्वप्रतीतेविषयः स्थादिति॥

यय स्वाइसुस्करपतिरोधाननमान्तरबाह्यरुपविविधाध्या-सीपादानं सदसदिनर्वचनीयमविद्याच्चानादिपदवाच्चं वसु-यायास्माचानिवर्त्यं चानप्रागभावातिरेकेण भावरूपमेव किञ्चिद्वसु प्रत्यचानुमानाभ्यां प्रतीयते। तदुपहितब्रह्मी-पादानयाविकारे स्वप्रकायचित्रात्वपुषि तेनेव तिरोहित-स्वरूपे प्रत्यगासन्यऽहं नारचानचेयविभागरूपोऽध्यासः, तस्य-वावस्याविश्विणाध्यासरूपे जगित चानवाध्यसपरजतादि-वस्तुतज्ज्ञानरूपोऽध्यासोऽपि जायते। सत्सस्य मिथ्यारूपस्य तदुपादानत्वं च मिथ्यां, मिथ्यासूतस्यार्थस्य मिथ्यासूतमेव कारणं भवितुमहंतीति हेतुबलादवगस्यते। कारणाच्चान-विषयं प्रत्यचं तावदहमज्ञी मामन्यञ्च न जानामीत्यपरोच्चाव-

<sup>\*</sup> चनिवचनीयतैव खादिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> सद्सदाकारेति पाठः ख-ग-चिक्तितपुल्तकयोनीप खभ्यते। तत्रे तत्र पतितीऽयं पाठ इत्यनुसीयते।

<sup>‡</sup> मिथ्याभतिसिति ख॰।

भासः। अयन्तु न ज्ञानप्रागभावविषयः, स हि षष्ठप्रमाण-गोचरः, अयन्त्र सुखोतिवदपरोचः। अभावस प्रत्यचला-भ्यूपगमेऽप्ययमनुभवी नातानि ज्ञानाभावविषयः, अनुभव-वेलायामपि ज्ञानस्य विद्यमानलात्, अविद्यमानले ज्ञानाभावः प्रतीत्यनुपपत्तेष । एतदुक्तं भवति, यहमज्ञ इत्यस्मिननुभवे, श्रहमित्यासनीऽभावधर्मितया ज्ञानस्य च प्रतियोगितयाव-गतिरस्ति वा, न वा । अस्ति चेत्, विरोधादेव न ज्ञानाभावा-नुभवसम्भवः। नी चेत्, धर्मिप्रतियोगिज्ञानापेची \* ज्ञाना-भावानुभवः सुतरां न सभावति। ज्ञानाभावस्यानुमेयत्वे त्रभावाख्यप्रमाण्विषयत्वे चेयमनुपपत्तिः समाना। श्रस्या-ज्ञानस्य भावरूपत्वे धर्मिप्रतियोगिज्ञानसङ्घावेऽपि विरोधाभावा-द्यमनुभवी भावरूपाज्ञानविषय एवाभ्यपगन्तव्य द्ति। ननु च भावरूपमज्ञानं वसु चाया स्मावभास रूपेण साजि-चैतन्येन विरुध्यते। मैवम्। साचिचैतन्यं न वसुयायाला-विषयम्, अपि लज्ञानविषयम्, श्रन्यथा मिथ्यार्थावभासानु-पपत्तेः। न ह्यज्ञानविषयेण ज्ञानेनाज्ञानं निवस्यत इति न विरोधः। ननु चेदं भावरूपमप्यज्ञानं विषयविशेषव्याहत्तमेव साचिचैतन्यस्य विषयो भवति, स विषयः प्रमाणाधीनसिद्धि-रिति अधमिव साचिचैतन्येनासादर्थव्यावत्तमुत्तानं विषयी-

<sup>\*</sup> प्रतियोगिज्ञानसव्यपेच द्ति ख॰।

<sup>†</sup> यायार्थ्यावभासेति ख॰।

<sup>‡</sup> चेदिमित्यंशो म-चिक्रितपुसको न पयते।

क्रियते। नैष दोषः, सर्वमेव वसुजातं \* ज्ञाततया श्रज्ञाततया वा साचिनेतन्यस्य विषयस्तम्। तत्र जड्लेन ज्ञाततया सिध्यत एव प्रमाणव्यवधानापेचा। अजड्स्य तु प्रत्यम्बनुनः स्वयं सिध्यतो न प्रमाणव्यवधानापेचेति सदैवाज्ञानव्यावतेक-वेनावभासो युज्यते। तसाव्यायोपटं हितेन प्रत्यचेण भाव-रूपमेवाज्ञानं प्रतीयते। तदिदं भावरूपमज्ञानमनुमानेनापि सिध्यति। विवादाध्यासितं प्रमाणज्ञानं स्वपागभावव्यति-रिक्तस्वविषयावरणस्वनिवर्द्यस्वदेशगतवस्वन्तरपूर्वकम्, अप्रका-प्रिताध्यप्रकाशकत्वात्, अन्यकारे प्रथमोत्पन्नप्रदीपप्रभावदिति। आलोकाभावमानं रूपदर्शनाभावमानं वा एवं तमो न द्रव्यं, तत् कथं भावरूपाज्ञानसाधने निदर्शनतयोपन्यस्यत इति चेत्, उच्यते। बहुलत्वविरल्वायवस्थायोगेन रूपवत्त्वया चोपल्ञ्ये-र्यवान्तरमेव तम इति निरवद्यमिति॥

सहितेन केवलेन च प्रत्यचेण न भावरूपमज्ञानं प्रतीयते।
यसु ज्ञानप्रागभाविषयत्वे विरोध उत्तः, स हि भावरूपाज्ञानेऽपि तुः । विषयत्वेनात्र्यत्वेन चाज्ञानस्य व्यावतेकतया प्रत्यगर्थः प्रतिपन्नोऽप्रतिपन्नो वा। प्रतिपन्नस्चेत्, तत्स्वरूपज्ञाननिवर्त्ये तद्ज्ञानं तस्मिन् प्रतिपन्ने कथमिन तिष्ठति। अप्रतिपन्नस्चेत्, व्यावतेकात्र्यविषयज्ञानस्य स्मृन्यम् कथमनुसूर्येत।

<sup>\*</sup> वस्तज्ञानिमिति ख-चिज्ञितपुस्तके सन्दर्भविषद्धं पयते।

<sup>†</sup> जालीकाभावमाचं तमी न द्रव्यमिति ग॰।

अथ विश्रद्खरूपावभासोऽज्ञानविरोधी, अविश्रद्खरूपं तु प्रती-यत इत्याययविषयज्ञाने सत्यपि नाज्ञानानुभवविरोध इति। हन्त तर्हि, ज्ञानप्रागभावोऽपि विश्वदस्तरूपविषयः, आश्रयप्रतियोगि-ज्ञानं व्यविग्रद्खरूपविषयमिति न कश्चिदिग्रेषोऽन्यचाभिनिवे-यात्। भावरूपखाज्ञानखापि ह्यज्ञानमिति सिध्यतः प्रागभाव-सिडाविव सापेचलमस्येव। तथाहि, श्रज्ञानमिति ज्ञानाभावः, तदन्यः, तिंदरोधि वा। त्रयाणामपि तत्त्वरूपज्ञानापेचाऽवश्या-ययणीया। यद्यपि तमः खरूपप्रतिपत्ती प्रकाशापेचा न विद्यते, \*तथापि प्रकायविरोधीत्यनेनाकारेण प्रतिपत्ती प्रकायप्रतिपत्य-पेचास्तेयव। भवद्भिमताचानं न कदाचित् खरूपेण सिध्यति, अपि त्वज्ञानमित्येव। तथा सति, ज्ञानाभाववत् तदपेचलं समानम्। ज्ञानप्रागभावसु भवताप्यभ्यपगम्यते, प्रतीयते चेत्य-भयाम्य्पेतो ज्ञानप्रागभाव एव, अहमज्ञी मामन्यञ्च न जाना-मीखनुभूयत इत्यभ्यूपगन्तयं नित्यमुत्तस्वप्रकाश्च नैतन्यैकस्वरूपस्य ब्रह्मणीऽज्ञानानुभवय न सभवतीति, खानुभवस्वरूपलात्। खानुभवखरूपमपि तिरोहितखखरूपमज्ञानमनुभवतीति चेत्, किमिदं तिरोहितखस्र रूपलम् 🙏 । अप्रकाशितस्र रूपलिमिति चेत्, खानुभवखरूपस्य नयमप्रनाभितखरूपलम्। खानुभव-खरूपसायन्यतोऽप्रकाशितसहपत्वमापयत दति चेत्, एवं

<sup>\*</sup> तथापि प्रकागिवरोधीत्यादिरपिलज्ञानिसत्येवानोऽगः ग-चिक्तिपुस्तके पितत इति चनुमीयते।

<sup>†</sup> भवतेति ग०।

<sup>‡</sup> तिरोहितखरूपलिति ख-चिक्रितपुरुके दृश्यते।

तिहि \* प्रकाशाख्यधर्मानभ्यपगमेन प्रकाशस्व सक्रपलादन्यतः खरूपनाश एव स्थादिति पूर्वमेवोत्तम्। किञ्च, ब्रह्मखरूपतिरो-धान हेतु भूत मेतद्ञानं खयमनुभूतं सत् ब्रह्म तिरस्तरोति, ब्रह्म तिरक्कत्य खयं तद्नुभवविषयो भवतीत्यन्योन्याययणम्। अनुभूतमेव तिरस्त्ररोतीति चेत्, यदा<sup>†</sup>तिरोहितस्वरूपमेव ब्रह्म यज्ञानमनुभवतीति तिरीधानकत्यना निष्युचीजना स्थात्। अज्ञानसक्षपकल्पना ‡ च ब्रह्मणोऽज्ञानदर्भनवद्ज्ञानकार्यतया-भिमतप्रपच्चद्रभनस्येव समावात्। किञ्च, ब्रह्मणोऽज्ञानानुभवः किं खतीऽन्यती वा। खतश्रेत्, अज्ञानानुभवस्य सरूपप्रयुक्तलेना-निर्मोत्तः स्वात्। त्रनुभृतिस्वरूपस्य ब्रह्मणीऽज्ञानानुभवस्वरूप-लेन मिथारजतवाधकत्तानेन रजतानुभवस्यापि निवृत्ति-वित्रवित्वज्ञानेनाज्ञानानुभूतिरूपब्रह्मखरूपनिवृत्तिर्वा। श्रन्यत-ञ्चेत्, किञ्च तद्न्यत्। अज्ञानान्तरमिति चेत्, श्रनवस्था स्थात्। ब्रह्म तिरक्कत्यैव खयमनुभवविषयो भवतीति चेत्, तथा सतीद-मज्ञानं काचादिवत् खसत्तया ब्रह्म तिरस्करोतीति ज्ञानवाध्यत-मज्ञानस्य न स्थात्॥

श्रथेदमज्ञानं खयमनादि, ब्रह्मणः खसाचित्वं ब्रह्मखरूप-तिरस्कृतिश्व युगपदेव करोति। श्रतो नानवस्थादयो दोषा इति, नैतत्। खानुभवखरूपस्य ब्रह्मणः खरूपतिरस्कृतिमन्त-

<sup>\*</sup> एवं तर्हि प्रकाशस्य प्रकाशास्त्रधर्मानस्युपमननेनि खः।

<sup>†</sup> यद्यदिति ख॰। पाठीऽयं नास्रभ्यं रीचते।

<sup>‡</sup> चजानखरूपसेति ख॰। पाठान्तरमेतत् खिपिकरप्रमाद्वतमिति प्रतिभाति ।

श ब्रह्मस्क्पतिरस्तुतधित ग०।

रेण साचित्वापादनायोगात्। हेल्ल्तरेण तिरस्कृतिमिति चेत्, तिर्हे अस्यानादित्वमपास्तम्। अनवस्या च पूर्वोक्ता। अतिरस्कृतस्वरूपस्येव साचित्वापादने ब्रह्मणः स्वानुभवेक-तानता च न स्यात्। अपि च, अविद्यया ब्रह्मणि तिरोहिते तद्वह्म न किचिदपि प्रकाशते, उत किच्चियकाशते। पूर्वस्मिन् कस्ये, प्रकाशमात्रस्वरूपस्य ब्रह्मणोऽप्रकाशे तुच्छतापत्तिरस-कदुत्ता। उत्तरस्मिन् कत्ये सिचदानन्दैकरसे ब्रह्मणि कोऽयमंश्व-स्तिरस्कृयते, को वा प्रकाशते। निरंशे निर्विशेषे प्रकाश-माचे वस्तुन्याकारद्वयासम्भवेन तिरस्कारः प्रकाशच युगपन्न सङ्क्षिते ॥

अथ सचिदानन्दैकरसं ब्रह्म, अविद्यया तिरोहितस्वरूपमवियदमिवालच्यत दति प्रकाशमानस्वरूपस्य विश्वदताः
अवियदता वा किंरूपा। एतदुक्तं भवति, यः सांग्रः सविश्वषप्रकाशविषयस्य सकलावभासो विश्वदावभासः, कतिपयविश्वपिदत्याविश्वदावभासः। तत्र य आकारोऽप्रतिपनस्तस्मनंशे प्रकाशाभावादेव प्रकाशवैश्यदां न विद्यते। यशांशः
प्रतिपनस्तस्मनंशे तद्दिषयप्रकाशो विश्वद एव। अतः सर्वत्र
प्रकाशांशेऽवैश्वदां न सभवति। विषयेऽपि स्वरूपे प्रतीयमाने
तत्रतकतिपयविश्वषाप्रतीतिरेवावैश्वदां, तस्माद्विषये निर्विश्वष

<sup>\*</sup> संगच्छत इति ख॰, ग॰। पाठीऽयं न समीचीनः।

<sup>†</sup> यस्त्रांगस्य विशेषप्रकाणविषयक-द्रति ख०, नेष रमणीय: पाठः।

<sup>‡</sup> प्रकाशकांश-द्ति क०, ग०।

प्रकाशमाने ब्रह्मणि खरूपे प्रकाशमाने कतिपय विशेषाप्रतिपत्तिरूपावेश्यं नामाज्ञानकार्यं न सम्भवतीति। अपि
चेदमविद्याकार्यमवैश्ययं तत्त्वज्ञानोद्याद्मिवर्तते न वा। अनिवत्तावपवर्गाभावः, निव्नतौ च वसु किंरूपमिति विवेचनीयम्। विश्वद्खरूपमिति चेत्, तिहश्रद्खरूपं प्रागस्ति वा न
वा। अस्ति चेत्, श्रविद्याकार्यमवैश्ययं तिवृद्धत्तिः न स्थाताम्।
नो चेत्, मोचस्य कार्यतयाऽनित्यता। अस्याज्ञानस्थाश्रयानिरूपणादेवासम्भवः पूर्वमेवोत्तः। अपि चापरमार्थदोषम् लम्मवादिना निर्धिष्ठानस्नमासम्भवो दुरुपपादः, स्मन्देतुभूतदोषदोषाश्रय वद्धिष्टानापारमार्थ्येऽपि स्नमोपपत्तेः। तत्रश्च
सर्वश्रन्यत्वमेव स्थात्॥

यदुत्तम्, अनुमानिनापि भावरूपमञ्चानं सिध्यतीति। तदयुत्तम्, श्रनु मानासम्भवात्। ननुउत्तमनुमाम्। सत्यसुत्तं, दुरुत्तं
तु तत्। अञ्चानिष्यनभिमताञ्चानान्तरसाधनेन विरुद्धत्वादितोः।
तता जानान्तरासाधने हेतोरनैकान्त्यं, साधने च हतद्भानमञ्चानसाचित्वं निवारयितः, ततसाञ्चानकत्यना निष्पत्वा
स्थात्। दृष्टान्तस साधनविकतः, प्रदीपप्रभाया श्रप्रकाशितार्थप्रकाशकत्वाभावात्, सर्वत ज्ञानस्थैव प्रकाशकत्वम्।

<sup>\*</sup> कतिपयविशेषाप्रतीतिरूपेति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> भ्रमचेतुभूतदीषात्रयलवदिति ख॰। पाठान्तरमेतत् नान्तरं रञ्जयति।

<sup>‡</sup> दुरुत्तं तदिति ग०।

<sup>¶</sup> तवापीति ख॰।

<sup>§</sup> साधने लिति ख॰।

सत्यपि दीपे ज्ञानेन अवना विषयप्रकाशाभावात्। दुन्द्र-याणामपि ज्ञानीत्पत्ति हेतु लमेव न प्रकाशकत्वम्। प्रदीप-प्रभायासु चच्चरिन्द्रियस्य ज्ञानमुत्याद्यती विरोधितमीनिरमन-दारेणीपकारकलमाचमेव। प्रकायकज्ञानीत्यत्ती च्याप्रियमाण् चचुरिन्द्रियोपकारकल मपेच्य दीपस प्रकाशकलव्यवहारः। नासाभिज्ञानतुत्वप्रकाशकत्वास्युपगमेन प्रदीपप्रभा निद्शिता। अपितु, ज्ञानस्वैव खविषयावरणनिरसनपूर्वक प्रकाशकत-मङ्गीक्तत्येति चेत्, न। निह विरोधिनिर्सनमातं प्रकाशकलम्। अपि वर्षपरिच्छेदः, व्यवहारयीग्यतापादनमिति यावत्, तत्तु ज्ञानस्येव। यद्यपकारकाणामयप्रकाशितार्थप्रकाशकत-मङ्गीक्षतम्, तर्हीन्द्रियाणामुपकार्कतमत्वेनाप्रकाश्चितार्थपका-यक्तवमङ्गीकरणीयम्। तथा सति तेषां स्वनिवत्यवस्वन्तर-पूर्वकलाभावात् इतोर्नेकान्यमित्यलमनेन। प्रतिप्रयोगास, विवादाध्यासितमज्ञानं न ज्ञानमाचब्रह्माययम्, अज्ञानला-च्छतिनायज्ञानवत्, ज्ञाताययं हि तत्। विवादाध्यासितमज्ञानं न ज्ञानावार्णम्, श्रज्ञानवाच्छ्तिकाद्यज्ञानवत् विषयावर्णं हि तत्। विवादाध्यासितमज्ञानं न ज्ञाननिवर्त्यं, ज्ञानविषया-

<sup>\*</sup> विज्ञानेनेति खंं, गंं।

<sup>†</sup> प्रकामज्ञानीत्वत्ताविति ख॰ । नैतत् सभीचीनतया प्रतिभाति ।

<sup>‡</sup> व्यात्रियमाणेत्यच व्यातिप्रमायामिति ख-चिक्नितपुक्तके दृश्यते। परन्तिदं विचिकरप्रमाद्विज्ञिक्मितमिति सभाव्यते।

<sup>¶</sup> चचुरिन्द्रियोपकारहेतुलिमिति ग०।

<sup>§</sup> निर्मनपूर्वेकलमङ्गीकत्येतीति ग॰।

नावरणत्वात् यज्ज्ञाननिवत्यमज्ञानं, तज्ज्ञानविषयावरणं, यथा श्रतिकाय ज्ञानम्। ब्रह्म नाज्ञानास्यदं ज्ञात्वविर्हाह्या-दिवत्\*। ब्रह्म नाज्ञानावर्णं ज्ञानाविषयलात्, यदज्ञानावर्णं तज्ज्ञानविषयभूतम्, यथा शक्तिकादि। ब्रह्म न ज्ञाननिवर्धाः भानं ज्ञानाविषयलात्, यज्ज्ञाननिवर्लाज्ञानं तज्ज्ञान-विषयभूतम्, यथा शुक्तिकादि । विवादाध्यासितं प्रमाणज्ञानं, खप्रागभावातिरिकाज्ञानपूर्वकं न भवति प्रमाणज्ञानलाइव-दिभिमताज्ञानसाधनप्रमाणज्ञानवत्। ज्ञानं न वस्तुनी विना-यकं!, यिकविशेषीपबंदणविरहे सति ज्ञानलात्, यदसुनी विनाशकं तच्छितिविशेषीप हं हितं ज्ञानम ज्ञानच दष्टम्, यथे-श्वरयोगिप्रस्तिचानम्, यथा च मुद्गरादि। भावरूपम-ज्ञानं न ज्ञानविनार्यं, भावरूपत्वात् घटादिवदिति । त्रयो चेत, बाधकज्ञानेन पूर्वज्ञानीत्पन्नानां भयादीनां विनाशी दृश्यत दति। नैवम्। न हि ज्ञानेन तेषां विनायः, चणिक-लेन तेषां स्वयमेव विनाशात्, कारणनिव्चा च पश्चादनुत्वतः। चिणिकत्वच तेषां ज्ञानवद्त्यित्तिकारणसिवधान एवोपलखे-रन्यथानुपलब्धे श्वावगम्यते । श्रचणिकत्वे च तेषां भयादीनां भयादिहितुभूतज्ञानसन्ततावविशेषेण सर्वेषां ज्ञानानां भया-

<sup>\*</sup> घटवदिति ख॰।

<sup>†</sup> त्रम्म न ज्ञाननिवर्त्योज्ञानिमत्यारभ्य यथा ग्रित्तकादीत्यनः पाठी ग-चिक्नित-पुस्तके लिपिकरप्रमादात् पतित द्वाभाति ।

<sup>‡</sup> ज्ञानं भावरूपाजानवस्विनाशकिमिति ख॰।

युत्पत्तिचेतुत्वेनानेनभयोल व्यिप्रसङ्गाच, खप्रागभावव्यतिरिक्तः वस्वन्तरपूर्वकमिति व्यथिविशेषणीपादानेन प्रयोगकुशकता चावि-ष्कृता। त्रतो नानुमानेनापि भावरूपाज्ञानसिडिः। त्रुति-तदर्थापत्तिभ्यामज्ञानासिद्धिर्नन्तर्मेव वच्यते। मिथ्यार्थस्य मिथ्यैवोपादानं भवितुमईतीत्येतदपि, न विलचणलादित्ये तद्धिकरणन्यायेन परिक्रियते । श्रतोऽनिवचनीयाज्ञान-विषया न काचिद्पि ‡प्रतीतिर्स्ति। प्रतीतिभान्तिवाधैरपि न तथाभ्यपगमनीयम्, प्रतीयमानमेव हि प्रतीतिसान्तिबाध-विषयः। श्राभिः प्रतीतिभिः प्रतीत्यन्तरेण चानुपल्यमासां विषय इति न युज्यते कल्पयितुं, श्रुत्त्यादिषु रजतादिप्रतीते:, प्रतीतिकालेऽपि तनास्तीति बाधेन चान्यस्यान्यथावभासा-योगाचा। सदसदिनिवेचनीयमपूर्वमेवेदं रजतं दीषवशात् प्रतीयत इति कल्पनीयमिति चेत्, न। तत्कल्पनायामप्यन्य-स्वान्ययावभासस्यावजनीयलात्। अन्ययावभासास्युपगमादेव खातिपव्रत्तिवाधभ्रमत्वानासुपपत्ते रत्यन्तापरिदृष्टा ध्रारण्यवस्त कल्पनायोगात् कल्पामानं हीदमनिवचनीयम्। न च तदानी-मनिवचनीयमिति प्रतीयते, श्रपि तु परमार्थर्जत-मिखेव। अनिर्वचनीयमिखेव प्रतीतचेत्, स्नान्तिबाधयोः प्रवत्ते-

<sup>\*</sup> खप्रागमावाद्तिरिक्तवस्व न्तरपूर्वकिमितीति ख॰।

<sup>†</sup> परिचीयत इति ग॰।

प्रतिपत्तिरिति क०, ग०।

<sup>¶</sup> अन्यथाभावायीगाचेति कः। अन्यथाभानायीगाचेति गः। एवं परत।

<sup>§</sup> जन्यथापरिदृष्टाकारण्वस्कल्पनायीगादिति ख॰, ग॰।

रप्यसमावः। श्रतोऽन्यस्यान्यथावभासिवरहे प्रतीतिप्रहत्तिबाध-भमत्वानामनुपपत्तेः, तस्यापरिहार्यताच, श्रत्त्यादिरेव रजता-याकारेणावभासत इति भवतास्युपगन्तव्यम्॥

ख्यात्यन्तरवादिनाच सदूरमिप गत्वा अन्यथावभासोऽवध्याययणीयः। असत्व्यातिपचे सदालना, आलख्यातिपचे
चार्यालना, अख्यातिपचेऽप्यन्यविशेषण्यम्यविशेषण्यन ज्ञानहयमेकत्वेन च विषयासद्भावपचेऽिप विद्यमानलेन। किच्च,
अनिवेचनीयमपूर्वरजतमन 'जातिमिति वदता तस्य जन्मकारणं
वक्तव्यम्। न तावत्रतीतिः, तस्यास्ति हषयत्वेन तदुत्पत्तेः
प्रागात्मलाभायोगात्। निर्विषया जाता तदुत्पाद्य तदेव
विषयीकरोतीति महतामिद्मसुपपादनम्। अथिन्द्रयादिगती
दोषः, तत्र। तस्य पुरुषात्रयत्वेनार्थगतकार्यस्थीत्पादकत्वायोगात्।
नापोन्द्रियाणि, तेषां ज्ञानकारणत्वात्। नापि दुष्टानीन्द्रयाणि,
तेषामिप स्वकार्यभूते ज्ञान एव हि विशेषकरत्वम्। अनादिमिष्याज्ञानोपादानत्वं तु पूर्वमेव निरस्तम्॥

किञ्च, अपूर्वमिनवेचनीयिमिदं वस्तुजातं रजतादिबुिडिश्यान्यां कथिमिव विषयीक्रियते। न घटादिबुिडिश्रान्याम्। रजतादिसादृश्यादिति चेत्, तिर्हि तत्सदृशमित्येव प्रतीतिश्रान्दी स्थाताम्। रजतादिजातियोगादिति चेत्, सा किं परमार्थ-

<sup>\*</sup> खिवशेषणमन्यविशेषण्लेनेति ख॰।

<sup>†</sup> ज्ञातमिति खः। अपपाठीऽयम्।

<sup>‡</sup> महतामपपादनिमिति क॰।

भूता, उतापरमार्थभूता वा। न तावत्परमार्थभूता, तस्या अपरमार्थान्वयायोगात्। नाष्यपरमार्थभूता, परमार्थान्वया-योगात्। अपरमार्थे परमार्थबुडिश्रब्दयोनिर्वाहकत्वायोगाचित्य-लमपरिणतकुतर्वनिरसनेन\*॥

अथवा,

यथार्थं सर्वं विज्ञानिमति वेदविदां मतम्। श्वितस्मृतिभाः सवस्य सर्वातमत्वप्रतीतितः॥ बक्क स्थामिति सङ्गल्पपूर्वस्थाय्पक्रमे। तासां विवतमेकौकामिति शुत्यैव चोदितम्॥ निव्यत्करणमेवं हि प्रत्यचेणीपलभ्यते ॥ यदग्नेरी हितं रूपं तेजसस्तदपामि । ग्रुक्तं क्रणां प्रियाश्वेत्यग्नावेव तिरूपता ॥ श्रुत्यैव द्रिता तस्मात् सर्वे सर्वत्र सङ्गताः। पुराण चैवमेवोत्तं वैण्यवे सृष्युप्त्रम ॥ नानावीर्याः प्रथम्भूतास्ततस्ते सं इति विना। नायक्तवन् प्रजाः स्ट्रमसमागम्य कत्स्रयः ॥ समित्यान्योन्यसंयोगं परस्परसमात्रयाः। महदाद्या विशेषान्ता च्राप्डिमित्यादिना ततः॥ स्त्रकारोऽपि भूतानां चिरूपलं तथावदत्। चात्मकलान् भ्यखादिति तेनाभिधाभिदा॥

<sup>\*</sup> परमार्थापरमार्थंबुदिशब्द्योर्निर्वाचकलायोगाचेत्यलमप्रमाण्कुतर्कनिर्मनेनित खः। चपरेण् कुतर्कनिर्मनेनित कः।

<sup>†</sup> श्रात्मकलाचिति ग०।

सोमाभावे च पूतोकग्रहणं श्रुतिचोदितम्। सोमावयवसङ्गावादिति न्यायविदो विदु:॥ बीह्यभावे च नीवारयहणं ब्रीहिभावतः। तदेव सदृशं तस्य यत्तदृ शैकदेशभाक्॥ ग्रतगादी रजतादेश भावः श्रुत्यैव चोदितः। रूप्यशक्त्यादिनिर्देशभेदो भूयस्व हेतुकः॥ रूप्यादिसदृशयायं शुत्त्यादिरुपलभ्यते। अतस्तस्याच सङ्गावः प्रतीतेरपि निश्चितः ॥ कदाचिचचुरादेसु दोषाच्छ्त्र्यंभवर्जितः। रजतांशो ग्टहीतोऽतो रजतार्थी प्रवर्तते॥ दीषहानी तु श्रुक्तंत्रशे ग्रहीते तनिवतते। त्रती यथार्थं रूप्यादिविज्ञानं श्रु तिकादिषु ॥ बाध्यबाधकभावीऽपि भूयस्वेनीपपद्यते। ग्रुतिभ्रयस्ववैकल्यसाकल्यग्रहरूपतः॥ नातो मिष्यार्थसत्यार्थविषयत्वनिबन्धनः ॥ एवं सर्वस सर्वेले व्यवहारव्यवस्थितिः॥

स्तप्ते च प्राणिनां पुर्ण्यपापानुगुणां भगवतेव तत्तत्पुरुषमाचानुभाव्यास्तया तत्तत्सालावमानास्तयाभूतायार्थाः इच्यन्ते।
तथा हि श्रुतिः स्तप्तवषया। न तत्र रथा न रथयोगा न
पत्यानो भवन्ति, श्रथ रथान् रथयोगान् पथः स्जते। न

<sup>\*</sup> विषयस्तिवन्धन द्ति ग०। पाठीऽयं नितरामसमीचीनतामावहति।

<sup>†</sup> पापानुगुणमभवा दति ख॰।

<sup>‡</sup> तथाभूता इति कः।

ततानन्दा सुदः प्रसुदो भवन्ति, अधानन्दासुदः प्रसुदः स्जते।
न तच विभान्ताः "पुष्किरिष्णः स्वन्त्यो भवन्ति, अध विभान्तान्
पुष्किरिष्यः स्वन्त्यः स्जते। स हि कर्तेति। यद्यपि सक्तितःपुरुषानुभाव्यतया तदानीं न भवन्ति, अधापि तत्तत्पुरुषमात्रानुभाव्यतया तथाविधार्थानीष्वरः स्जति, स हि कर्ते,
तस्य सत्यसंक्ष्यस्याञ्चर्यभक्तेस्तथाविधं कर्द्यं सक्तवतीत्पर्थः।
य एष सुप्तेषु जागर्ति कामं कामं पुरुषो निर्मिमाणः।

तदेव शक्तं तद्ब्रह्म तदेवासतमुचते।

तिसंक्षोकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्चन ॥ दति ॥
स्वकारोऽपि । सन्ये सृष्टिराह हि । निर्मातारश्चेते पुतादयश्च । दतिस्त्रदयेन खाप्नेष्वर्येषु जीवस्य स्वष्टृत्वमाग्रङ्या,—
मायामावन्तु कात्रस्थानानिभव्यक्तस्वरूपतादित्यादिनाः, न
जीवस्य संकल्पमात्रेण स्वष्टृत्वसुपपद्यते, जीवस्य खाभाविकसत्यमंकल्पादेः क्रत्सस्य संसारद्यायामनिभव्यक्तस्वरूपतादीष्वरस्थैव
तत्तत्पुरुषानुभाव्यतया श्राश्चर्यभूता सृष्टिरियम्।

तिसंबोकाः त्रिताः सर्वे तदुनात्येति कञ्चन।

दति परमालेव स्रष्टेत्यवगम्यत इति परिहरति। त्रपव-रकादिषु प्रयानस्य स्वप्नद्यः स्वदेहेनेव देशान्तरगमनराज्या-भिषेकशिरऋदाद्यः पुर्ण्यपापफलभूताः श्रयानदेहमरूप् संस्था-नदेहान्तरस्थ्या उपपद्यन्ते। पौतश्रङ्खादौ तु नयनवित-

<sup>\*</sup> विश्रन्ता इति ग०। एवं परच।

<sup>†</sup> अपवरकं, कोष्ठागारम्।

<sup>‡</sup> भयानदेइखरूपिति च॰, ग॰। नैतत् समीचीनं पद्यते।

पित्तद्रव्यसंभिता नायनरस्मयः यङ्गादिभिः संयुज्यन्ते। तत्र पित्तद्रव्यगतपोतिमाभिभूतः यङ्गतशुक्तिमा न ग्टच्चते। अतः सुवर्णानु लिप्तयङ्गवत् पोतः यङ इति प्रतीयते । पित्तद्रव्यं तहत-पीतिमा चातिस्त्मतया पार्षस्यैर्न ग्टह्यते। पित्तोपहतेन तु खनयननिष्कुान्ततया अतिसामीप्यात् स्त्ममपि ग्टचते। तर्नु-हणजनितसंस्कारसचिवनायनरिम्मिभिद्ररस्यमि यहाते। जपाकुसुमसमीपवर्तिसाटिकमणिरपि तल्यभाभिभूततया \* रक्त इति ग्टह्यते। जपाकुसुमप्रभा विततापि खच्छद्रव्यसंयुक्ता स्फ्ट-तरमुपलभ्यत इत्य्पलिञ्चित्रवस्थाप्यमिदम्। मरौचिकाजलज्ञाने-ऽपि तेज:पृथिव्योरप्यम्बुनो विद्यमानलादिन्द्रियदोषेण तेज:-पृचिचीरयहणाचा दृष्टवशाचा म्बुनी यहणात् यथा यत्वम्। यलातचक्रीऽयलातस्य द्रततर्गमनेन सर्वदेशां संयोगादन्तराला-यहणात् तथाप्रतीतिरूपपद्यते। चक्रप्रतीतावष्यन्तरालायहण-पूर्वकं तत्तदेशसंयुक्ततत्तदसुग्रहणभेव, क्वचिदन्तरालाभावा-दन्तरालायहणं, कचिच्छे ब्राद्यहणिमति विशेषः। अत-स्तदिप यथार्थम् । दर्पणादिषु निजमुखादिप्रतीतिरिप यथार्था, द्रपेणादिप्रतिहतगतयो हि नायनरश्मयो द्रपेणादिदेश्र ग्रहण-पूर्वकं निजमुखादि ग्रह्णन्ति, तवाप्यतिशैद्यादन्तरालाग्रह्णात् तथाप्रतोतिः। दिङ्गोहेऽपि दिगन्तरस्थास्यां दिशि विद्यमान-

<sup>\*</sup> ततप्रभानिहततयेति ख॰।

<sup>†</sup> सर्वदेशासंघीगादिति ख॰, ग॰। पाठान्तरमेतत् लिपिकरप्रमादकतम्।

<sup>‡</sup> दर्पणादिदोषयहणपूर्वे मिति ख॰, ग॰। अव खलु लिपिकरप्रमाद एव बीज-मिति जीयम्।

लाददृष्टवरीनैति इगंगवियुक्ती दिगन्तरांशी ग्रह्मते। अती दिगन्तरप्रतीतिययार्थेव। दिचन्द्रज्ञानादावयङ्ख्यवष्टभतिमि-रादिभिनीयनतेजीगतिभेदेन सामग्रीभेदात्, सामग्रीदय-मन्योन्य\*निरपेचं चन्द्रयहणदयहेतुभविति। तचैका सामग्री खदेशविशिष्टं चन्द्रं ग्रह्णाति। दितीया तु †किञ्चिदक-गतियन्द्रसमीपदेशग्रहणपूर्वकं चन्द्रं खदेशवियुक्तं ग्रह्णाति। श्रतः सामग्रीदयेन युगपद्भदयविशिष्टचन्द्रयहणेऽपि, यहण-भेदेन याच्याकारभेदादेकलयहणाभावाच दी चन्द्राविति भवति प्रतीतिविशेषः। देशान्तरस्य तद्विशेषण्वम्, देशान्तरस्य चाग्ट-होतखदेशचन्द्रस्य च निरन्तर्ष्यहणेन भवति तत सामगी दिलं पारमार्थितम्। तेन देशदयविशिष्टचन्द्रयहणदयं च पारमाथिकम्। यहणदिलेन पन्द्रस्थैव याद्याकारदिलञ्च पारमार्थिकम्। तत्र विशेषणदयविशिष्टचन्द्रयहणदयस्येक एव चन्द्री याच्य दति यहणे प्रत्यभिज्ञावत् नेवलचचुषः सामर्था-भावाचाचवं ज्ञानं तथैवावतिष्ठते। दयीयच्षोरेकसाम-यान्तर्भावेऽपि तिमिरादिदोषभिन्नं चाच्षं तेजः सामयीदयं भवतीति कार्यकल्पाम्। अप्रगते तु दोषे, खदेशविश्रष्टस्य चन्द्रसैकग्रहणविद्यलादेकश्रन्द्र इति भवति प्रत्ययः। दोष-

<sup>\*</sup> ख्योग्यनियमनिर्पेचिमिति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> किचिदुद्म्मितिरिति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> देशानारस्य चाप्रहणं तस्य देशचन्द्रस्रोति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> निर्तिश्यग्रहणेनेति कः।

<sup>¶</sup> ग्रहणदिले तचन्द्रस्थेवेति ख॰।

कतन्तु सामगीदिलम्, तत्कृतं ग्रहणदिलम्, तत्कतं ग्राह्या-कारदिलचिति निरवद्यम्। अतः सर्वे विज्ञानजातं यथार्थ-सिति सिदम्॥

खात्यन्तराणां दूषणानि तैसीर्वादिभिरेव प्रपिश्वतानीति न तत्र यहः क्रियते। अथवा किमनेन बहुनीपपादनप्रकारेण। प्रत्यचानुमानागमाख्यं प्रमाणजातम्। श्रागमगम्यञ्च निरस्त-निखिलदोषगन्धमनविधकातिश्रयासंख्येयकखाणगुणगणं सर्वञ्चं सत्यसङ्कल्यं परं ब्रह्माम्युपगच्छतां किंन सेत्स्यति, किंनोप-पद्यते। भगवता हि परेण ब्रह्मणा चेत्रज्ञपुखपापानुगुणं तद्गोग्यत्वायाखिलं जगत् स्जता सुखदुःखोपेचा \*फलानुभवानु-भाव्याः पदार्थाः सर्वसाधारणानुभवविषयाः, †केचन तन्तत्-पुरुषमात्रानुभवविषयास्तत्त्वालावसानास्त्रथा देत्यानुभाव्याः स्व्यन्ते। तत्र बाध्यवाधकभावः सर्वानुभवविषयत्या तद्-रहितत्या चोपपद्यत इति सर्वं समञ्जसम्॥

यत् पुनः, सदसदिनिर्वचनीयमञ्चानं श्रुतिसिद्धमिति।
तदसत्। अन्तिन हि प्रत्यूट्ग द्रत्यादिष्वनृतग्रव्दस्यानिर्वचनीयानिभिधायित्वात्। ऋतितरिवषयो ह्यन्तग्रव्दः। ऋतमिति कर्मवाचि, ऋतं पिवन्ताविति वचनात्। ऋतं कर्म
फलाभिसन्धिरहितम्, परमपुरुषाराधन् विषं तत्याप्तिफलम्।

<sup>\*</sup> सुखदुःखापेचेति ख०, ग०।

<sup>†</sup> केचन केचन तत्पुर्षिति ख॰, ख॰।

<sup>‡</sup> तथाविधा द्ति खः। तत्काचावसायिनस्यानुभावा द्ति कः।

<sup>§</sup> परमपुरुषाराधनविषयमिति ख॰, ग॰।

पत तद्यतिरिक्तं सांसारिक फलं कर्मा वतं ब्रह्मपाप्ति विरोधि। एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्यनृतेन हि प्रत्यढा दति वचनात्। नासदासीची सदासीत्तदानीम् -द्रायवापि सदसच्छव्दी चिद-चिद्यष्टिविषयौ। उत्पत्तिवेलायां सत्यच्छव्दा श्मिहितयो शिद-चिद्याष्टिभूतयोवसुनीरप्ययकालेऽचित्समष्टिभूते तमः ग्रव्हाभि-धेये वसुनि प्रस्वप्रतिपादनपर्लादस्य वाक्यस्य, नात कस्य-चित् सदसद्निवचनीयतीच्यते, सदसतीः कालविशेषेऽसद-भावमात्रवचनात्। श्रतः तमः ग्रन्दाभिहितस्याचित्रमष्टितं श्रुत्यन्तराद्वगम्यते । अव्यक्तमचरे लीयते, अचरं तमसि लीयते, तमः परे देवे एकीभवतीति । सत्यम्, तमः शब्देनाचित्समष्टि-रूपायाः प्रकृतेः सूच्मावस्थीचते। तस्यासु, मायान्तु प्रकृतिं विद्यादिति मायाश्रब्देनाभिधानादनिर्वचनीयलमिति चेत्, नैतदेवम्। मायाग्रव्स्थानिवचनीयवाचिलं न दृष्टमिति। मायाग्रव्हस्य मिथ्यापर्यायलेनानिर्वचनीयलमिति चेत्, तदपि नास्ति। नहि सर्वेत्र मायाग्रब्दो मिष्याविषयः, श्रसुरराचस-ग्रस्तादिषु सत्येखेव मायाग्रव्दप्रयोगात्।

यथोत्तम्,—

तेन मायासहस्रत्नच्छम्बरस्याग्रगामिना।
वालस्य रचता देहमेकैकांग्रेन स्ट्तिम्॥ दृति॥
यतो मायाग्रव्दो विचित्रार्थमर्गकराभिधायी। प्रकृतेय मायाग्रव्दाभिधानं विचित्रार्थमर्गकरत्वादेव।

<sup>\*</sup> सदमक्कव्दाभिक्तियोरिति खं । सत्यमक्कव्दाभिक्तियोरिति गः। † तमः परे देवे एकीभवतीत्ययमंग्रः खन्म-पुक्तकयोने प्रयते।

## श्रसानायी स्जते विश्वमेतः तस्त्रं यान्यो मायया सन्निरुदः।

इति मायाप्रव्दवाचायाः प्रक्षतिविचित्रार्धमर्गकरतं द्रप्रयति। परमपुरुषस्य च तदत्तामात्रेण मायिलमुचाते, नाज्ञलेन। जीवस्यैव हि मायया निरोधः श्रूयते, तिसंखान्यो मायया\* सन्तिरु इति। अनादिमायया सप्ती यदा जीवः प्रवृध्यत इति। इन्ह्री मायाभिः पुरुक्षप ईयत इत्यत्रापि विचित्राः यक्तयोऽभिधीयन्ते । अत एव हि, भूरि लप्टेह राजती त्युचते। निह मिथाभूतः कि विदिराजते। मम माया दुरत्ययेत्वतापि गुणमयीति वचनात् सैव विगुणामिका प्रक्रतिरचत दति न श्रुतिभिः सदसद्निवेचनीयाज्ञानप्रतिपादनम्। नाष्टेकोपदेशा-नुपपत्था। निह तत्वमसीति जीवपरयोरैक्योपदेशे सति, सर्वज्ञ सत्यसङ्कल्पे सननजगत्मणिसितिविनाग्रहेतुभूते तच्चब्दाव-गते प्रकृते ब्रह्मणि विरुवाज्ञानपरिकल्पना हेतुभूता ‡काचिद्रष्य-नुपपत्तिर्दृश्वते। ऐक्योपदेशसु लं-शब्देनापि जीवश्वरीरकस्य ब्रह्मण एवाभिधानादुपपन्नतरः। अनेन जीवेनासनानुप्रविष्य नामरूपे व्याकरवाणीति सर्वस्य वसुनः परमालपर्यन्तस्यैव हि नामरूपभाक्तमुत्रम्। अती न ब्रह्माज्ञानपरिकल्पनम् ॥

इतिहासपुराणयोरपि, न ब्रह्माज्ञानवादः कचिदपि दृश्यते।

<sup>\*</sup> तिसंखान्यो मायया सिवद इत्यंशी ग-चिक्कितपुस्तके नीपलभ्यते ।

<sup>†</sup> विघोयना द्ति ख०, ग०।

i काष्यतपयत्तिरित ख॰।

<sup>§</sup> परिकल्पामिवेति ख॰।

ननु ज्योतीं षि विष्णुरिति ब्रह्मैकमैव तत्त्विमिति प्रतिज्ञाय, । ज्ञानखरूपी भगवान् यतीऽसाविति शैलाञ्चिधरादिभेदभित्रस्य जगती ज्ञानैकखरूपब्रह्माज्ञानविज्भितत्वमेवाभिधाय, यदा तु गुडं निजरूपीति ज्ञानभूतस्यैव ब्रह्मणः स्वस्ररूपावस्थिति-वेलायां वसुभेदाभाव दर्भनेना ज्ञान विज् भितलमेव १ स्थिरी-कत्य, वस्वस्ति किं—मही घटत्विमिति स्नोकदयेन जगद्पलिख-प्रकारेणापि वसुभेदानामसत्यत्वसुपपाद्य, तस्रात्र विज्ञानस्त इति प्रतिज्ञातं ब्रह्मव्यतिरिक्तस्यासत्यलमुपसंहत्य, विज्ञान-मेकमिति ज्ञानस्क्षे ब्रह्माण भेदद्यननिमित्ताज्ञानमूलं निजकमैंविति स्प्टीकत्य, ज्ञानं विश्वदिमिति ज्ञानसक्पस्य ब्रह्मणः खरूपं वियोध्य, सद्भाव एवं भवती मयोत्त इति ज्ञान-खरूपस ब्रह्मण एव सत्यतं नान्यस, अन्यस चासत्यतमेव, तस्य भुवनादेः सत्यत्वं व्यवहारिकमिति तत्त्वं तवीपदिष्टमेवे-त्यपदेशो हि दश्यते । नैतदेवम् । अत सुवनकोशस्य विस्तीर्णे सक्पमुक्ता, पूर्वमनुक्तं रूपान्तरं संचेपतः स्र्यतामित्यारभ्या-भिधीयते। चिद्चित्मिश्रे जगित चिदंशी वाङ्मनसागीचर-खसंवेदाखरूपभेदो ज्ञानैकाकारतया असृष्टप्राक्तभेदोऽविना-

<sup>\*</sup> त्रज्ञासीकतत्त्वसिति कः। वृद्धीकतत्त्वसिति गः।

<sup>†</sup> प्रतिज्ञानायेति ख॰ । नैप समीचीनः पाठः ।

<sup>‡</sup> प्रदर्भनेनित ख॰।

<sup>§</sup> यदा तु ग्रद्धमित्यादिः स्थिरीक्षत्येत्यनाः सन्दर्भः ग-पुखके लिपिकरप्रमादात् पतित इत्यवधेयम्।

<sup>¶</sup> तवीपदिष्टमिति च्यपदेशो दर्शका इति ख॰। उपदिष्टी द्रस्त इति ग॰।

शिलेनाऽस्ति-शब्दवाचः। अचिदंशसु चिदंशसमिनिमित्तपरि-णामभेदो विनाशीति नास्ति-शब्दाभिधेयः। उभयन्तु पर-ब्रह्मभूतवासुदेवशरीरतया तदालकमित्येतद्रूपं संचेपिणाचा-भिह्तिम्।

तथा हि,—

यदम्बु वैश्णवः कायस्तती विप्र वसुन्धरा। प्रदाकारा समुद्रता पर्वताब्धग्रादिसंयुता॥

<sup>\*</sup> तस्येवित ख॰।

<sup>†</sup> भावायत्तमिति ग॰।

तत एवाचिद्रपदेवमनुष्यश्चैनाञ्चिधराद्यस तिद्वज्ञान अविज्-भिताः, तस्र ज्ञानैकाकारस्य सती देवाद्याकारेण खालानि वैविधानुसन्धानमूला देवाद्याकारानुसन्धानमूलकममूला द्रव्यथः। यतशाचिद्दसु चेत्रज्ञकर्मानुगुणं परिणामास्पदं, ततस्त-नास्ति-प्रव्हाभिधेयम्, इतरदस्ति-प्रव्हाभिधेयमित्यर्थादुतं भवति। तदेव विष्टणीति, यदा तु ग्रुडं निजरूपीति । यदैतत् ज्ञानैका-कारमात्मवसु देवाद्याकारेणक खालानि वैविध्यानुसन्धानमूल-सर्वकर्मचयात्रिदें। षं परिशुद्धं निजरूपि भवति, तदा देवाद्या-कारेणैकीक्षत्यात्मकल्पनमूलकर्मफलभूतास्तद्गीगार्थवस्त्षु वस्त-भेदा । ये देवादिवसुष्वात्मतयाभिमतेषु भोग्यभूता देवमनुष्यमैला सिधरादिवसुभेदाः, ते तन्मुलस्तकमसु विनष्टेषु न भवन्तोत्यचिद्वसुनः शकादाचित्कावस्थायोगितया \*\* नास्ति-शब्दाभिधेयलिमतरस मर्वदा निजसिष्ठज्ञानैकाकारलेनास्ति-यन्दाभिधेयत्वमित्यर्थः। प्रतिचणमन्ययाभूततया कादाचित्-कावसायोगिनोऽचिद्वसुनो नास्ति-प्रब्दाभिधेयलमेवित्याइ,-वस्वस्ति किमिति। श्रस्ति-ग्रब्दाभिधेयो ह्यादिमध्यपयन्त प हीनः सततेनरूपः पदार्थः, तस्य नदाचिदपि नास्ति-बुद्धा-

तत्ति ज्ञानि चिङ्गित्रा द्ति ख०। पाठान्तरमेतत्सन्दभेवि रङ्गिति चिन्तनीयम्।

<sup>†</sup> खात्मवैविध्येति ख॰।

<sup>‡</sup> देवादाकारलेनेति ग॰।

<sup>§</sup> वसुभता द्ति स्व ।

<sup>¶</sup> अतदस्तन इति ग०। अपपाठी ध्यम्।

<sup>\*\*</sup> कदाचित्कावस्थाविश्रेषयीगितयेति ख॰, ग॰।

<sup>¶¶</sup> द्यादिसध्यानाहीन द्ति खः। एवं परव।

नहिलात्। अचिद्वसु किञ्चित् कचिद्पि तथाभूतं न दष्ट-चरम्। ततः किमिल्यचारः, —यचान्यथालमिति। यदम् प्रति-चणमन्यथालं याति, तदुत्तरोत्तरावस्थाप्राष्ट्रा पूर्वपूर्वावस्थां जहातीति तस्य पूर्वावस्यस्थीत्तरावस्थायां न प्रतिसन्धान-मिस्त। अतः सर्वदा तस्य नास्ति-प्रव्दाभिधेयत्वमेव। तथा ह्मपलभ्यत द्याह, - मही घटलिमिति। खनमणा देवमनु-षादिभावेन सिमितासनिययैः इसीग्यभूतमचिद्वसु प्रति-चणमन्ययाभूतमालच्यते, अनुभूयत इत्यर्थः। एवं सति किमप्य-चिद्या, त्रस्ति ग्रव्दाईमादिमध्यपर्यन्तहोनं सततैकरूपमालचि-तमस्ति निम्, न ह्यसीत्यभिप्रायः। यसादेनं, तसात् ज्ञानस्तरू-पालव्यतिरिक्तमचिद्वसु कदाचित् कचित् केवलास्ति-यव्दवाचं न भवतीत्याइ, — तस्रात्र विद्यानस्त इति। आत्मा तु सर्वत ज्ञानैकाकारतया देवादिभेदप्रत्यनीकसक्पीऽपि देवादिशरीर-प्रवेगहेतुभूतस्रकतिविधकममूलदेवादिभेदभिनालबुहिभिन्तेन तेन रूपेण बहुधानुसंहित इति तद्गेदानुसन्धानं नालखरूप-प्रयुक्तमित्या ह, -- विज्ञानमेक मिति। त्रात्म खरूपन्तु कर्मर हि-तम्, तत एव मूलरूपप्रकृतिस्पर्यरिहतम्, तत्र तत्रयुक्तयोक-मीहलीभावशिष्ठ्रहेयगुणासङ्गि, उपचयापचयानहतया एकम्,

<sup>\*-</sup> खवस्यां प्राप्येति ख०, ग०।

<sup>†</sup> पूर्वावस्थानरावस्थायामिति ख॰, ग॰। पाठीऽयं नास्रथं रीचते।

<sup>‡</sup> चलितावानिस्येरिति ग॰।

<sup>§-</sup>शोकमोद्दायभेषित ख॰।

<sup>¶—</sup>गुणामिद्वीति ख॰। जनयति खबु वैसनस्यं सुमनसामेतत् पाठानारम्।

तत एव सदैकरूपम्, तच वासुदेवशरीरिमिति तदासकम्।
श्रतदासकस्य कस्यचिद्यभावादित्याइ, — ज्ञानं विश्वष्ठमिति।
चिदंशः सदैकरूपत्या सवदास्ति-शब्दवाच्यः। श्रचिदंशस्तु
प्रतिचण अपरिणामित्वेन सर्वदा नाश्रगभे दति सर्वदा नास्तिशब्दाभिधेयः। एवं रूपं चिद्चिदासकां । जगत् वासुदेवशरीरम्। तदासकमिति । जगयाथात्रयं सम्यगुक्तमित्याइ, — सद्भाव
एवमिति। श्रव सत्यमसत्यमिति यदस्ति यवास्तीति प्रकान्तस्थीपसं हारः॥

पवं ज्ञानैकाकारतया सदसच्छव्द्शगोचरखरूपभेदमेव क्विनियं भवनाश्रितं देवमनुष्यादिरूपेण सम्यग्व्यवहारार्हभेदं
यहत्ते, तत्र हेतुः कर्में विद्युक्तिमित्याह,—एतत् तु यदिति।
तदेव विव्रणोति—यज्ञः पग्रिति। जगद्याधाधाज्ञानप्रयोजनं
मोचोपाययजन मित्याह—यच्चतिदित। अत्र निर्विश्रेषे परे
ब्रह्मणि तदाश्रये सदसदिनवंचनीये चाज्ञाने जगतस्तत्किण्यतत्वे वानुगुणं किच्चिदपि पदं न दृश्यते। श्रस्ति-नास्ति-प्रव्हाभिधेय\*\*चिदचिदात्मकं कृत्सं जगत् परमस्य परेशस्य ब्रह्मणो
विष्णोः कायत्वेन तदात्मकम्। ज्ञानैकाकारस्थात्मनों देवादि-

<sup>\*</sup> चणपरिकामिलेनेति ग०।

<sup>†</sup> एविचिद्चिदात्मकिमंति ख॰।

<sup>‡</sup> जगवायाध्यमिति ख॰।

<sup>§—</sup>तया समम्। अग्रव्दगीचरेति ग०। पाठीऽयं न सभीचीनतामावहति।

<sup>¶</sup> मोचीपायायतनिमिति ख॰। मोचीपाययत्निमिति ग॰।

<sup>\*\*--</sup> प्रब्दाभिधेयमिति ख॰, ग॰।

<sup>††</sup> ज्ञानैकाकारावस्थात्मन द्ति ख॰।

विविधाकारानुभवे अचित्यरिणामे च हेतुवैसुयायात्यज्ञान-विरोधिचेत्रज्ञानां कर्मैवेतिप्रतिपादनात्। श्रस्ति-नास्ति-सत्यासत्यग्रब्दानाच सदसद्निवचनीयवस्वभिधानासामर्थाच नास्यसत्यग्रन्दावस्ति-सत्यग्रन्दविरोधिनौ । त्रतश्चेताभ्यामसत्य-लं हि प्रतीयते, नानिवंचनीयलम्। अत चाचिद्वस्तुनि नास्य-सत्यमञ्दी न तुच्छत्विमथात्वपरी प्रयुक्ती, श्रिप तु विना-शिलपरी। वस्वस्ति किं-मही घटलमित्यत्र विनाशिलमेव द्यपपादितम्। न निष्पुमाणकालं ज्ञानबाध्यतं वा। एकेना-कारे णैकस्मिन् कालेऽनुभूतस्य कालान्तरे परिणामविशेषेणान्य-थोपलब्या नास्तिलोपपादनात्। तुच्छतं हि प्रमाणसम्बन्धाः नहत्वम्। बाधोऽपि यदेशकालादिसम्बन्धितया यदस्तौत्युपलक्षं तस्य तद्देशकालादिसम्बन्धितया नास्तीत्युपलिखः। न तु कालान्तरेऽनुभूतस्य कालान्तरे परिणामादिना नास्तीत्यप-लिखः, कालभेदेन विरोधाभावात्। त्रतो न क्षिणालम्। एतदुतं भवति, ज्ञानस्रक्षपमात्मवसु आदिमध्यपर्यन्तरहितं सतते करूपिमिति खत एव सदास्ति-प्रब्दवाच्यम्। अचेतनन्तु चेतज्ञभोग्यभूतं तत्कर्मानुगुणपरिणामि विनाशीति सर्वदा नास्त्यर्थगर्भमिति नास्त्यसत्त्यश्रव्दाभिधेयमिति। यथोत्तम्,—

> यत्तु कालान्तरेणापि नान्यसंज्ञासुपैति वै। परिणामादिसभूतं तद्दसु तृप तच किम्॥

<sup>\*</sup> खती न विरोधिमय्यालिमिति ग॰।

<sup>†</sup> तत्ति ख॰।

त्रनायौ परमार्थस प्राच्चैरभ्युपगस्यते।
तन्तु नायौ न सन्दे हो नायिद्रव्योपपादितम्॥
इति देशकालकमेविश्रेषापेचयास्तिल-नास्तिल-योगिनि वसुनि
केवलास्ति-बुद्धिबोध्यलमपरमार्थे इत्युक्तम्। श्रासनस्य केवलास्तिबुद्धिबोध्यलमिति स परमार्थे इत्युक्तम्। श्रोतुस्य मैचेयस्य,—
विश्राधारं स्था चैत्रत चैलोकां समवस्थितस्।

विष्णाधारं यथा चैतत् चैलोक्यं समवस्थितम्। परमार्थे मे प्रोत्ती यथाज्ञानं प्रधानतः॥

द्रत्यनुभाषणाच । ज्योतीं षि विणु रित्यादिसामानाधिकर-ण्यात्मग्रीरभाव एव निवन्धनं, चिद्रचिद्रस्तुनी यास्ति-नास्ति ग्रब्द्योगनिवन्धनं, ज्ञानस्याकमीनिमित्तस्वाभाविकस्वरूपत्वेन स्वरूपप्राधान्यम्। ग्रचिद्रस्तुनयः, तत्तत्कमीनिमित्तपरिणामि-विनाप्पाधान्यमिति प्रतीयते॥

यदुतं, निर्विशेषब्रह्मज्ञानादेवाविद्यानिहत्तं वदन्ति श्रुतय इति। तदसत्। वेदाइमेतं पुरुषं महान्तम्। श्रादित्यवर्णं तमसः परस्तात्। तमेवं विद्वानस्त इह भवति। नान्यः पन्या विद्यते श्रयनाय। सर्वे निमेषा जिज्ञरे विद्युतः पुरुषादिध। न तस्त्रेग्ने कश्चन। तस्य नाम महद्यशः। य एनं ‡ विदुरस्तास्ते भवन्तीत्याद्यनेकवास्यविरोधात्। ब्रह्मणः सविशेषत्वादेव सर्वा-खपि वाक्यानि सविशेषज्ञानादेव मोचं वदन्ति। श्रोधक-वाक्यान्यपि सविशेषक्रेत ब्रह्म प्रतिपादयन्तीत्युक्तम्। तस्त्व-

<sup>\*</sup> यचिति ख॰।

<sup>†</sup> चामज्ञानस्येति खः।

<sup>‡</sup> एवसिति ग०।

मसादिवाक्येषु मामानाधिकर्षां न निविशेषवस्वैकापरम्, तत्त्वं-पद्योः सविशेषब्रह्माभिधायिलात्। तत्पदं हि सवैज्ञं सत्यसङ्कल्पं जगत्कारणं ब्रह्म पराष्ट्रयति। तदैचत बड स्यामित्यादिषु तस्त्रीव प्रक्षतत्वात्। तत्समानाधिकरणं स्तं-पदचाचिदिशिष्टजीवमरीरकं ब्रह्म प्रतिपादयति। प्रकार-दयावस्थितैकवसुपरतासामानाधिकरत्यस्य। प्रकारदय-परिलागे प्रवृत्तिनिमित्तभेदासभवेन सामानाधिकरण्यमेव परित्यक्तं स्थात्। दयोः पदयोजेचणा च। सीऽयं देवदत्त इत्यतापि न लचणा, भूतवतमानकालसम्बन्धितयैकापतीत्य-विरोधात्। देशभेदविरोधय कालभेदेन परिहृतः। तदै-चत बहु स्यामित्यपन्नमविरोधस। एकविज्ञानेन सर्वविज्ञान-प्रतिज्ञा च न घटते। ज्ञानखरूपस्य निरस्तनिखिलदोषस्य सर्वज्ञस्य समस्तकत्याणगुणात्मकस्याज्ञानतत्कार्यानन्ता पुर-षार्थात्रयत्वं च न सस्तवति। वाधार्यत्वे च सामानाधिकर-खस्य तत्वं-पद्यीर्धिष्ठानलच्णा निवृत्त्यसच्णा चेति लचणादयस्त एव<sup>¶</sup> दोषाः ॥

्र इयां खु विशेष:, नेदं रजतिमतिवदप्रतिपन्नस्यैव शाधस्या-

<sup>\*</sup> मामानाधिकरण्यमिति ख॰।

<sup>†</sup> तदैचत म इति ग०।

<sup>‡—</sup> खनन्तपुरुषार्धविमिति ख॰, ग॰। परन्तु पाठान्तरमेतत् खिकिरप्रसादमेव स्चयित।

<sup>¶</sup> निष्टनारवचणाद्यस एवेति ख॰।

<sup>§</sup> चप्रतीतस्यैविति ख॰।

गत्या परिकल्पनम्। तत्पदेनाधिष्ठानातिरेकिधर्मानुपस्थाप-नेन वाधानुपपत्तिय। अधिष्ठानं तु, प्राक्तिरोहितमतिरोहित-खरूपं तत्पदेनीपखाप्यत इति चेत्-न। अधिष्ठानाप्रकाशे तदाश्रयभ्रमबाधयोरसभावात्। भ्रमाश्रयमधिष्ठानमतिरो-हितमिति चेत्, तदेवाधिष्ठानस्वरूपं समिवरोधीति तत्प्रकाशे सुतरां न तदाश्रयभ्रमवाधी। अतोऽधिष्ठानातिरेकिपार-माथिकधमतित्तिरोधानानभ्यपगमे सान्तिबाधी दुरुपपादौ। अधिष्ठाने हि पुरुषमात्राकारे प्रतीयमाने तदतिरेकिणि पारमार्थिके राजले तिरोहिते सत्येव बाधलभमः। राज-लोपदेशेन च तिवृहत्तिभेवति, नाधिष्ठानमात्रीपदेशेन, तस्य प्रकायमानलेनानुपदेश्यलात्, स्रमानुपमदिलाच । जीव-ग्ररीरकजगत्कारणब्रह्मपरत्वे सुख्यवृत्तं पद्दयम्। प्रकार-दयविशिष्टैक \*वसुप्रतिपादनेन सामानाधिकरण्यं सिद्रम्। निरस्तनि खिलदीषस्य समस्तल खाणगुणालनस्य ब्रह्मणी जीवान्तर्यामिलमण्ययमपरं प्रतिपादितं भवति। उपक्रमा-नुकूलता च। एकविज्ञानेन सर्वेविज्ञानप्रतिज्ञीपपत्तिय। सूचाचिदचिद्वसुगरीरखेव ब्रह्मणः स्त्रूलचिदचिद्वसुगरीरत्वेन कार्यवात्। तमीखराणां परमं महेखरम्। परास्य प्रक्ति-र्विविधैव यूयते। अपहतपामा सत्यकामः सत्यसङ्कल्यः। इत्यादिश्रुत्यन्तराविरोधस। तत्त्वमसीत्यत्नोद्देश्योपादेयविभागः कथमिति चेत्, नात किञ्चिदुहिश्य किमपि विधीयते। ऐतदा-त्यमिदं सर्वम् - इत्यनेनैव प्राप्तलात्। अप्राप्ते हि ग्रास्तमर्थ-

<sup>\*--</sup> विशेषेकेति ग०।

वत्। इदं सर्विमिति सजीवं जगिविदिंग्य, ऐतदालामिति तस्येष आसिति तत प्रतिपादितम्। इतुरप्युक्तः ॥ सन्यूलाः सौम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः । सर्वः खिल्वदं ब्रह्म। तज्जलानिति। पान्त इतिवत्। तथा, श्रुलन्तराणि च ब्रह्मणसादातिरिक्तस्य चिद्चिद्वसुनश्च ग्ररीरात्म-भावमेव तादालां वदन्ति। अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्। सर्वाता। यः पृथियां तिष्ठन् पृथिया अन्तरी, यं पृथिवी न वेद, यस्य पृथिवी ग्ररीरम्। यः पृथिवीमन्तरी यमयति। स त श्रालान्तर्यास्यस्तः। य श्रालानि तिष्ठन् श्रालानीऽन्तरी, यमाला न वेद, यसाला गरीरं, य आलानमन्तरी यमयति। सत त्रालान्तर्यास्यस्तः। यः पृथिवीमन्तरे सञ्चरन्—इतारस्य, यस सत्यः गरीरं, यं सत्युनं वेद । एष सर्वभूतान्तराबाऽपहत-पामा दिव्यो देव एको नारायणः। तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्राविभ-त्तदनुप्रविश्य सच त्यचाभवदित्यादीनि। अनाप्यनेन जीवेना-लनानुप्रविष्य नामरूपे व्याकरवाणीति ब्रह्मात्मकजीवानुप्रविशे-नैव सर्वेषां वसुलं ग्रब्दवाचलच प्रतिपादितम्। तदनु-प्रविष्य सच त्यचाभवदित्यनेनैकार्थात्। जीवस्यापि ब्रह्मा-क्षकत्वम् ब्रह्मानुप्रविधादेवेत्यवगम्यते। अति सदिचिदासकस्य सर्वस्य वसुजातस्य ब्रह्मतादालामालागरीरभावादेविति नियी-

<sup>\*</sup> तत्र हेतुरणुक्त इति ख॰।

<sup>†</sup> सप्रतिष्ठा द्ति ग०।

वस्तवञ्च प्रतिपादितमिति ख॰।

यते । तसा द्वाच्यतिरिक्तस्य कत्सस्य तच्छरोरत्वेनैव वसु-लात् तस्य प्रतिपादकोऽपि प्रच्यः तत्पर्यन्तमेव स्वार्थमिद-धाति । अतः सर्वप्रच्यानां लोकव्युत्पच्यावगत तत्तत्त्वदाय-विश्विष्ठब्रह्माभिधायिनं सिद्धमित्येतदात्मामिदं सर्वमिति प्रतिचातार्थस्य तत्त्वमसोतिसामानाधिकरण्येन विशेषेणोप-संद्वारः॥

श्रतो निर्विशेषयस्त्रैकावादिनो भेदाभेदवादिनः केवलभेद-वादिनश्च वैयधिकरखेन सामानाधिकरखेन च सर्वे ब्रह्मात्म-भावीपदेशाः परित्यक्ताः स्थः॥

एकसिन् वसुनि कस्य तादांक्यसुपदिस्यते। तस्यैवेति चेत्, तत् स्ववाक्येनैवा गतिमिति न तादांक्योपदेशावसेयमस्ति किञ्चित्। किल्यितभेदिनिरसनिमिति चेत्, तत्तु न सामानाधि-करस्यतादांक्योपदेशावसेयमित्युक्तम्। सामानाधिकरस्यं तु ब्रह्माणि प्रकारह्मपतिपादनेन विरोधमेवावहेत्। भेदाभेदवादे तु ब्रह्मास्येवोपाधिसंसर्गात् तत्ययुक्तजीवगतदोषा ब्रह्मास्येव पादःस्युरिति निरस्तिनिख्वित्यदोषकस्याणगुणाक्यकब्रह्माक्यभावी-पदेशा हि विरोधादेव परित्यक्ताः स्यः। स्वाभाविकभेदाभेद्देवादेऽपि ब्रह्मणः स्वत एव जीवभावास्युपगमात् गुणवद्दीषाञ्च

<sup>\*</sup> अवगम्यत द्ति ख॰।

<sup>†</sup> जीकव्युत्पत्तप्रवगतिति ग०।

<sup>‡</sup> खवाक्येनावगतिमतीति ख॰।

<sup>¶</sup> सत्प्रयुक्ता जीवगतदीषा इति ख॰, ग०।

<sup>§</sup> द्येकदा परित्यकाः स्विरिति ख॰।

खाभाविका भवेयुरिति निर्दीषब्रह्मतादात्योपदेशा विरुदा एव 🛊 । वेवलभेदवादिनाञ्चात्यन्तभिन्नयोः वेनापि प्रकारे-णैकासभावादेव ब्रह्मात्मभावीपदेशी न सभावतीति सर्व-वेदान्तपरित्यागः स्यात्। निखिलोपनिषयसिद्धं क्रत्सस्य ब्रह्मशरीरभावमातिष्ठमानैः क्षत्स्रस्य ब्रह्मा सभावीपदेशाः सर्वे सम्यगुपपादिता भवन्ति। जातिगुणयोरिव द्रव्याणा-मपि ग्रीरभावेन विशेषणत्वेन, गौरखो मनुष्यो देवो जातः ‡कमभिरिति सामानाधिकरणः लीकवेदयीमुख्यमेव दष्टचरम्। जातिगुणयोरिप द्रव्यप्रकारत्वमे । षा गौः शक्कः पट इति तथासामानाधिकरण्यनिवस्यनमः। मनुष्यलादिविधिष्टपिण्डाः नामप्यात्मनः प्रकारतयैव पदार्थवानानुष्यः पुरुषः षाखी योषिदाला जात इति सामानाधिकरणं सर्वेत्रानुगत मिति प्रकारत्वमेव सामानाधिकरण्यनिवन्धनम्। न परस्परव्याद्याः। जात्यादयः। स्वनिष्ठानामेव हि द्रवाणां कदाचित् ॥ क्विद्रव्य-विशेषणले मलघींयः प्रत्ययो दण्डी कुण्डलीति न प्रथक्-प्रतिपत्तिस्थित्यनद्दीणां \*\* द्रशाणां तेषां विशेषणत्वं सामानाधि-करण्यावसेयमेव। यदि गीरम्बी मनुष्यी देवः पुरुषो योषित्

<sup>\*</sup> तादातारीपदेशी विरुद्ध एवेति ख०, ग०।

<sup>†</sup> त्रह्मतादात्राभावेति ख०।

<sup>🖠</sup> पुरुषः कर्माभिरितौति ख॰।

<sup>¶</sup> चनुस्यतिमतीति ख॰।

<sup>§</sup> बाह्ना द्ति ख॰, ग॰।

<sup>॥</sup> कचिदिति ग पुस्तके नीपसभ्यते।

<sup>\*\*</sup> स्थित्यईण्मिति प्रामादिकं पठति ख पृन्तकम्।

षण्ड त्राला कमें भिर्जात इत्यत्न षण्डी । सुल्डो गौः सुल्लः क्षणः पट इति जातिगुणवदालप्रकारत्वं मनुष्यादिग्ररीराणामिष्यते। तिह जातित्र्यक्त्योरिव प्रकारप्रकारिणोः ग्ररीरात्मनीर्पि नियमेन सहप्रतिपत्तिः स्यात्। न चैवं दृश्यते। न हि नियमेन गोलादिवदालात्र्यत्रयेवात्मना सह मनुष्यादिग्ररीरं पश्यिना। त्रती मनुष्य आसीति सामानाधिकर्ष्यं लाचणिकमेव॥

नैतदेवम्। मनुष्यादिशरीराणामप्यासैकाश्रयत्वं तदेकप्रयोजनत्वं तत्रकारत्व जात्यादितुन्त्यम्। श्रासैकाश्रयत्वमासिविश्वेषे
गरीरिवनाश्राद्वगम्यते। श्रासैकप्रयोजनत्वच ‡तक्तकमेपलभोगार्थतयेव सज्ञावात्। तत्रकारत्वमिष देवो मनुष्य द्रत्यासविश्वषणतयेव प्रतीतेः। एतदेव हि गवादिश्रव्यानां व्यक्तिपर्यन्तत्वे हेतुः। एतत्स्वभावविरद्दादेव दण्डादीनां विश्वषणत्वे
दण्डो कुण्डलीति मत्वर्थीयः । प्रत्ययः। देवमनुष्यादिपिण्डानामासैकाश्रयत्वतदेकप्रयोजनत्वतत्रक्रमावात् । देवो
मनुष्य श्रासेति लोकवेद्योः सामानाधिकरण्येन व्यवद्दारः।
जातिव्यक्त्योर्नियमेन सहप्रतीतिक्षभयोश्राच्चष्रतात्। श्रास्मनस्ववाच्चष्रवाचच्चा गरीरग्रहण्येनायामासा न ग्रह्मते। प्रयग्-

<sup>\*</sup> खख र्ति ख॰।

<sup>†</sup> मनुष्यात्मेति ग०।

<sup>‡</sup> तत्र कर्मफलेति ख॰।

श सलयीं यप्रत्यय दृति ख०, ग०।

<sup>\$</sup> देवमनुष्यादित्तिण्डानाम् — स्वभावादित्यं गः ख-पुस्तके न दस्यते । ग-पुस्तके तु —तदेकप्रयोजन वात्, तत्प्रकारत्वस्वभावादिति भिन्नपद्तया प्रयते ।

यहणयोग्यस्य प्रकारतयैकस्वरूपलं दुर्घटिमिति मा वोचः।
जात्यादिवत्तदेकात्रयलतदेकप्रयोजनलति प्रिषणत्यः प्ररीरस्थापि तत्रकारतेकस्वभावलावगमात्। सहोपलम्भिनयमस्वेकसामग्रीवेद्यलिनवन्थन दृत्युक्तम्। यथा चल्लुषा प्रथिव्यादेर्गन्थरमादिसम्बन्धिलं स्वाभाविकमिप न ग्रह्यते। एवं चल्लुषा ग्रह्यमाणं ग्ररीरमालप्रकारतेकस्वभावमिप न तथा ग्रह्यते। श्रात्मग्रहणे चल्लुषः सामर्थाभावात्। नैतावता ग्ररीरस्य तत्प्रकारलस्वभावविरहः। तत्प्रकारतेकस्वभावत्वमेव सामानाधिकरस्यनिवन्थनम्। श्रात्मप्रकारतया प्रतिपादनसम्बस्य ग्रन्थः
सहैव प्रकारतया प्रतिपाद्यति॥

नतु च, प्राब्देऽपि व्यवहारे परीरप्रब्देन प्ररीरमार्च ग्रहात इति नासपर्यन्तता प्ररीरप्रब्दस्य। नैवम्। आसप्रकारस्तस्यैव प्ररीरस्य अपदार्धताविवेकपद्र्यनाय निरूपकाणां निष्कष्ठकी-प्रव्हीऽयम्। यथा गोलं श्रक्कलमाक्षतिगुण द्रत्यादिपव्दाः। स्रतो गवादिपव्दवहेवमनुष्यादिश्रव्दा आसपर्यन्ताः। एवं देवमनु-ध्यादिपिण्डविश्रिष्टानां जीवानां परमासप्रशेरतया, तत्प्रकार-वात् जीवासवाचिनः प्रव्हाः परमासपर्यन्ताः। स्रतः परस्य ब्रह्मणः प्रकारतयेव चिद्चिद्दस्तनः पदार्थलिमिति तत्-सामानाधिकरण्येन प्रयोगः। स्रयमर्था वेदार्थसंग्रहे समर्थितः। इदमेव प्ररीरासभावलच्यं तादात्माम्। स्रास्नित तूपगच्छन्ति

<sup>\*</sup> परार्थानामिति ख॰। खपपाठीऽयम्। परार्थतेति ग॰। नैतत् समीचीनम्।

<sup>†</sup> निष्कार्षेति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> भावतादात्रामिति ख॰। सामान्यमिति ग॰। उभयवैव न साध पठाते।

याहयन्ति चेति वच्यति । आसित्येव तु ग्रह्णोयादिति च वाक्य-कारः । अचेदं तत्त्वम् । अचिद्दम्तुनिश्चद्वतुनः परस्य च ब्रह्मणो भीग्यतेन भीकृत्वेन चेश्रिटत्वेन स्वरूपविवेकमादः काश्चन श्वतयः ।

श्रसामायी सजते विश्वमेत- जिल्लामायी स्वाची मायया सविरुद्धः ।

मायां तु प्रकृतिं विद्यानायिनं तु महेम्बरम् ।

चरं प्रधानमस्ताचरं हरः। चराकानावीयते देव एकः। अस्ताचरं हर दित भोक्ता निर्देश्यते। प्रधानमाकानो भोग्य- त्वेन हरतीति हरः। स कारणं करणाधिपाधिपः। नचास्य कश्चिनता नचाधिपः। प्रधानचेत्रचपितगुणेयः। पतिं विश्व-स्थानेव्यरं प्रायतं प्रिवमच्यतम्। ज्ञाज्ञी दावजावीयानीयी। नित्यो नित्यानां चेतनचतनानामेको वह्ननां यो विद्धाति कामान्। भोक्ता भोग्यं प्रेरितारच मत्या। तयोरन्यः पिप्पलं स्वादत्त्रानयन्योऽभिचाकशीति।

प्यगात्मानं प्रेरितारच मला जुष्टस्तरतेनास्तलमिति। यजामेनां लोहितयक्षरणां बक्षीं प्रजां जनयन्तीं सरूपाम्। यजो होनो जुषमाणोऽनुयेते जहात्येनां सुक्तभोगामजोऽन्यः॥

<sup>\*</sup> खकारणं कारणाधिय र्ति ख॰। लिपिकरप्रमादस्फ्रितमेतत्।

<sup>†</sup> बक्रीः प्रजा जनयन्तीति ख॰।

समाने वृत्ते पुरुषी निमग्नोऽ-नीयया पोचित सुद्यमानः॥ जुष्टं यदा प्रथात्यन्यमीपमस्य महिमानमितरो नीतग्रोकः॥

द्रत्याद्याः। स्मृतावपि।

श्रह्णार द्रतीयं में भिना प्रक्रितर्थ्धा।
श्रापरेयमितस्वन्यां प्रक्रितं विद्यं में पराम् ॥
जीवभूतां महावाही ययेदन्यायते जगत्।
सर्वभूतानि कौन्तेय प्रक्रितं यान्ति मामिकाम् ॥
कल्पचये पुनस्तानि कल्पादी विस्जाम्यहम्।
प्रक्रितं खामवष्टभ्य विस्जामि पुनः पुनः ॥
भूतगामिममं क्रतसम्बगं प्रक्रिवंशात्।
मयाध्यचेण प्रक्रितः स्यते सचराचरम् ॥
हेतुनानिन कौन्तेय जगदिपरिवर्तते।
प्रक्रितं पुरुषच्चेव विद्यानादी उभाविष् ॥
मम योनिमहद्भुद्या तिसान् गभं द्धास्यहम्।
सम्भवः सर्वभूतानां ततो भवित मारतः॥

इति जगद्योनिस्तं महद्रुद्धा, मदीयं प्रक्तवाखं भूतस्चामचिद्वसु, यिसंयेतनाखं गर्भं संयोजयामि। तती मत्कता-

<sup>\*</sup> यथेति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> महिमानमेति वीतशीक इति ग०।

<sup>‡</sup> यत्तिसंधितनात्यमिति खः।

चिद्चित्संसर्गाद्देवादिस्थावरान्तानाम चिनिस्र शाणां सर्वभृतानां सभावी भवतीत्वर्थः ॥

एवं भोतृ भोग्य रूपेणावस्थितयोः सर्वावस्थावस्थितयोस्यितं परमपुरुषस्थारित्या तिन्न्यास्यत्नेन तद् एयक्स्थितिं परमपुरुषस्थ चात्मत्वमाद्यः नास्यन श्रुतयः। यः एथियान्तिष्ठन् एथिया श्रन्तरो, यं एथिवी न वेद, यस्य एथिवी प्ररीरं, यः एथिवीमन्तरो यमयतीत्यारस्य, य श्रात्मनि तिष्ठन् श्रात्मनीऽन्तरो, यमात्मा न वेद, यस्यात्मा प्ररीरं, य श्रात्मानमन्तरो यमयति, स त श्रात्मान्तर्यास्यस्त द्रति। तथा, यः एथिवीमन्तरे सच्चरन्, यस्य एथिवी प्ररीरं, यं एथिवी न वेदेन्यारस्य यो सत्यमन्तरे सच्चरन्, यस्य सत्युः प्ररीरम्, यं सत्युन्ते वेद, एव सर्वभूतान्तरात्मापहतपापा दित्यो देव एको नारायणः। अत्र सत्युग्वेन तमः प्रच्याच्यं स्त्यावस्थमचिद्दस्य-भिधीयते। श्रस्थामेवीपनिषदि, श्रयत्वामत्तरे लीयते, श्रवरं तमसि लीयत दतिवचनात्। श्रन्तः प्रविष्टः प्रास्ता जनानां सर्वासा, दति च॥

एवं सर्वावस्थावस्थितचिद्वचिद्वसुग्ररीरतथा तत्प्रकारः परमपुरुष एव कार्यावस्थकारणावस्थजगद्रपेणावस्थितः दतीः

<sup>\*</sup> भीग्यभीत्र रूपेणेति कः, ग०।

ह योऽचरमन्तरे सञ्चरन्, यस्याचरं प्रतीरं, यमचरं न वेदेत्यंगः ख-चिक्नितपुस्तके अधिकं प्रयते।

<sup>†</sup> चर्वभूनाकीति ग॰।

<sup>‡</sup> खवतिष्ठत द्ति ख॰।

ममर्थं ज्ञापियतुं काश्वन श्रुतयः कार्यावस्थं कार्णावस्थञ्च जगत् स एवेत्या हु:। सदेव सोम्येदमय त्रासीत्। एक मेवा दितीयम्। तदैचत, बहु स्यां प्रजायेयेति । तत्तेजोऽस्जतित्यारभ्य, सन्मूलाः सीम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः \*सत्प्रतिष्ठाः। ऐतदा-तयिमदं सर्वम्। तत् सत्यम्। स आता। तत्वमिस खितकेती। सीऽकामयत। बहु स्यां प्रजायेयेति। स तपीऽत-प्यत। स तपस्त्रा इदं सर्वमस्जतित्यारभ्य, सत्यचात्र-तच सत्यमभवदित्याचाः। भ्रवापि श्रुत्यन्तर्सिडश्चिद्वितोः परमपुरुषस्य च खरूपविवेकः सारितः। इन्ताहमिमास्त्रिसी देवता, अनेन जीवेनातानानुप्रविष्य नामक्षे व्याकरवाणीति। तत् संधा तदेवानुप्राविभत्। तदनुप्रविभ्य सच त्यचाभवत्, विज्ञानचाविज्ञानच, सत्यचानृतच सत्यमभवदिति च। अनेनं जीवेनात्मनानुप्रविश्वेति जीवस्य ब्रह्मात्मकतः, तदनुप्रविश्व सच त्यचाभवत्, विज्ञानचाविचानचे त्यनेनेकार्यादालगरीर-भावनिबन्धनमिति विज्ञायते। एवभूतमेव नामरूपयाकरणं, तडेदं तत्त ह्यं याक्षतमासीत्त दामरूपाभ्यां व्याक्रियत द्रत्यत्रा-युक्तम्। अतः कार्यावस्यः कार्णावस्य स्थूलस्स्विद-चिद्वसुगरीरः परमपुरुष एवेति कारणात्‡ कार्यस्थान खेलन, कारणविज्ञानेन कार्यस्य विज्ञाततयैकविज्ञानेन सर्वविज्ञानञ्च

<sup>\*</sup> सहप्रतिष्ठा इति ख॰।

<sup>†</sup> परमात्रयपुरुषस्य चेति खः। परं पुरुषस्थेति गः।

<sup>§</sup> तहे देति ख॰। तञ्चेदेति ग॰। उभयनैव लिपिकरप्रमाद एव बीजम्।

<sup>‡</sup> कार्याकारणस्थिति ख॰। पाठीऽयं नासभ्यं रीचते।

समीहितमुपपन्नतरम्। हन्ताहिममास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविष्य नामरूपे व्याकरवाणीति तिस्रो देवता इति सर्वमिचिद्यलु निर्दिश्य, तत्र स्वात्मकजीवानुप्रविशेन नामरूपयाकरणवचनात्, सर्वे वाचकाः शब्दा श्रचिज्जीवविशिष्ट-परमालन एव वाचका इति कार्णावस्थपरमालवाचिना ग्रब्देन कार्यवाचिनः ग्रब्दस्य सामानाधिकरणः मुख्यवत्तम् । त्रतः स्थूलस्स्विचिद्चित्प्रकारकं ब्रह्मीव कार्यं कारणं चेति ब्रह्मीपादानं जगत्। स्त्मचिद्चिद्वसुपरीरं ब्रह्मीव कार्णमिति ब्रह्मोपादानत्वेऽपि सद्दातस्वीपादानत्वेन चिद्चितोर्ब्रह्मण्य खभावासङ्करोऽ प्यपम्ततरः । यथा — शक्तरत्रकृषातन्तुसङ्घाती-पादानलेऽपि! चित्रपटस्य तत्तत्तन्तुप्रदेश एव शीक्त्रादिसम्बन्ध इति कार्यावस्थायामपि न सर्वत्र वर्णसङ्गरः, तथा चिद्चिदी-खरसङ्घातीपादानलेऽपि जगतः कार्यावस्थायामपि भोकृत-भोग्यलियन्तृलाद्यसङ्गरः। तन्तृनां पृथक् शिखितियोग्यानामेव पुरुषेच्छ्या कदाचित् संइतानां कारणत्वं कार्यत्व । इह तु सर्वावस्थावस्थयोः परमपुरुषप्ररीरत्वेन चिद्चितोस्तत्प्रकारतयेव पदार्थालात् तत्प्रकारः परमपुरुषः सर्वदा सर्वप्रव्दवाचा इति

<sup>\*</sup> मुख्यं वत्ति वि । एष खलु पाठी मादशां वैमुख्यमावद्दति।

<sup>†</sup> सभावमद्भरीऽपीति ख॰। सभावमंस्कारभावीऽपीति ग॰। उभयवैव मन्दर्भ-विद्दं प्रयते।

<sup>‡</sup> सङ्घातीपादाने द्ति ख॰। नेष समीचीनः पाठ:।

<sup>§</sup> प्रयक्तप्रतीतियीग्यानामिति ख॰।

<sup>¶</sup> पुरुषेचथेति ख॰, ग॰। चपपाठीऽयम्।

विशेषः । स्वभावभेदस्तदसङ्गर्य तत्र चाच च तुः । एवं च सित, परस्य ब्रह्मणः कार्यानुप्रविशेऽपि स्वरूपान्यथाभावाभाः "वादविक्षतत्वमुपपन्नतरम्। स्यूलावस्यस्य नामरूपविभागः विभक्तस्य चिदचिद्वस्तृन श्रात्मतयावस्थानात् कार्यत्वमप्युपपन्नतरम्। श्रवस्थान्तरापत्तिरेव हि कार्यता॥

निर्गुणवादाय परस्य ब्रह्मणो हेयगुणासक्यवादुपपदान्ते।
अपहतपामा विजरो विम्हत्युविभोकोऽविजिघत्सोऽपिपास इति
हेयगुणान् प्रतिषिध्य, सत्यकामः सत्यसङ्कल्प इति कल्पाणगुणान् विद्धतीयं युतिरेवान्यत्र सामान्येनावगतं गुणनिषेधं
हेयगुणविषयं व्यवस्थापयित॥

प्रत्यनीक्षकणं ब्रह्मीतिवाद्य, सर्वे प्रस्य सर्वभक्तेरिखल हैय-प्रत्यनीक्षक खाण गुणाकरस्य ब्रह्मणः स्वरूपं विज्ञाने किन्द्रपणीयं स्वप्रकाभत्या ज्ञानस्वरूपं चे त्यस्य प्रमाद्रपपत्रतरः । यः सर्वे ज्ञः सर्वे वित् । पराख्य प्रक्रिविविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबल-क्रिया च । विज्ञातारमरे केन विजानी यादित्यादिका ज्ञाद्यल-मावेद्यन्ति, सत्यं ज्ञानिमत्यादिका ज्ञानक । निरूपणीय-त्या स्वप्रकाभत्या च ज्ञानस्वरूपताम् । सीऽकामयत बहु स्याम् । तदै चत बह्मस्याम् । तत्रामहूपाभ्यां व्याक्रियतित ब्रह्मीव स्वसङ्क्ष्यात् विचित्रस्थिरचरस्वरूपतया नानाप्रकारमवस्थित-मिति तत्यत्यनीका ब्रह्मात्यकं वस्तुनानात्वमतत्त्वमिति तत्यति-षिध्यते । सत्योः स सत्युमाप्नीति य इह नानेव पश्यति ।

<sup>\*</sup> खरूपान्ययाभावादिति न साधु पठति ख-चिक्कितपुसकम्।

<sup>†</sup> ज्ञानैकीत्यंगः लिपिकारप्रमादात् ग-चिक्रित पुसके पतित इत्यनुमीयते।

नेह नानास्ति किञ्चन। यत्न हि हैतमिव भवति। तिहतर इतरं पण्यति। यत्न त्वस्य सर्वमास्नेवाभूत्। तत् केन कं पण्योत्, तत् केन कं विजानीयादित्यादिना। न पुनर्वेह स्यां प्रजायेयेत्यादिश्वतिसिद्धं स्वसङ्कत्यक्षतं ब्रह्मणो नानानामक रूपभाक्षेन नानाप्रकारत्वमिष निषिध्यते। यत्र त्वस्य सर्वे-मास्नेवाभूदिति निषेधवाक्यादौ च तत् स्थापितम्। सर्वं तं परादायोऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेद। तस्य ह वा एतस्य महतो भृतस्य निष्वसितमेत्यदृग्वेद इत्यादिनाः

एविच्चदिचित्रां खरूपभेदं खभावभेदच वदन्तीनां कार्यकारणभावं कार्यकारणयोरनन्थलं वदन्तीनाच सर्वासां चुतोनामिवरोधः। चिद्चितोः परमात्मनच सर्वदा ग्ररोरात्म-भावं ग्ररोर्भूतयोः कारणद्यायां नामरूपिवभागानहं सूच्य-द्यापत्तिं, कार्यद्यायाच तद्दं स्थूलद्यापत्तिं वदन्तीभः चुति-भिरेव ज्ञायत इति ब्रह्माज्ञानवादस्थीपाधिकब्रह्मभेदवाद-स्थान्यस्थाप्यं न्यायमूलस्य सक्तच्युतिविष्ठस्य न कथिच्चद्यव-कामो दृश्यते। चिद्चिदीखराणां पृथक्सभावतया तत्तस्थ्रिति-पद्यानां ग्ररीरात्मभावेन प्रकारप्रकारितया चुतिभिरेव प्रति-पद्यानां चुत्यन्तरेण कार्यकारणभावप्रतिपादनं कार्यकारण्यी-रैक्यप्रतिपादनच च्चविष्ठमिति सिद्धम्। यथाग्नेयादीन् षड्-

<sup>\*</sup> गानानामभाक्वीनेति ख॰।

<sup>†</sup> अव चकारयुक्तं पठ्यते ग पुक्तके।

<sup>ः</sup> चन्यस्येति पदं ख-पुलके न दृश्यते।

प कार्यकारणभावप्रतिचादनसिति ख-पुस्के न पठाते।

यागा हनुत्पत्तिवाक्येः प्रयगुत्पन्नान् समुदायानुवादिवाक्यदयेन संमुदायदयत्वमापनान् दर्भ|पूर्णमासाभ्यामित्यधिकारवाक्यं कामिन: कर्तव्यतया विद्धाति। तथा चिद्चिदी व्यवस्त्रान् विवित्त-खरूपखभावान्, चरं प्रधानमस्ताचरं हर:, चरालानावी प्रते देव एकः। प्रधानचेत्रज्ञपतिर्गुणियः। पतिं विश्वस्वालेखरम्। त्राता नारायणः पर इत्यादिवाकोः पृथक प्रतिपादा, यस्य पृथिवो मरोरं, यस्यात्मा मरोरं, यस्याव्यक्तं मरीरं, यस्याचरं यरीरम्, एष सर्वभूतान्तरात्माऽपहतपामा दिव्यो देव एको नारायण इत्यादिभिनां चौश्वदिनतोः सर्वावस्थावस्थितयोः प्रमात्मश्रीरतां परमात्मनस्तदात्मताञ्च प्रतिपाद्य, श्ररीरिभृत-परमासाभिधाविभि: सद्ब्रह्मातादिश्रद्धेः कार्णावस्थः कार्या-वस्यय परमात्मेक एवेति पृथक्पतिपत्रं वसुवितयं, सदेव सोम्येदमय त्रासोत्, ऐतदात्यमिदं सर्वं, सर्वं खिलदं ब्रह्मेलादिवाक्यं प्रतिपाद्यति । चिद्चिद्वसुश्ररीरिणः परमात्मनः परमात्मश्रद्धेना भिधाने इ नास्ति विरोधः। यथा मनुब-पिण्डगरीरकस्यात्मविशेषस्यायमाला सुखौत्यातमधन्देनाभिधान इत्यलमतिविस्तरेण॥

यत्पुनरिद्मुक्तं, ब्रह्मास्यक्षविज्ञानेनवाविद्यानिवृत्ति-

<sup>\*</sup> यज्ञानिति कः।

<sup>†</sup> दर्भपौर्णमासाभ्यामिति ख॰।

<sup>!</sup> सर्वावस्थितयोरिति ख॰। नेष समीचीन: पाठः।

<sup>§</sup> प्रयुक्पतिपन्नवस्ति चित्रयमिति खः, गः।

परमात्मशब्दाभिधाने द्वति खं। पाठान्तरसेनद्वान्तरं प्रीकाति ।

र्युक्तेति। तद्युक्तम्। बन्धस्य पार्माधिकतेन ज्ञाननिवर्यत्वा-भावात्। पुष्णापुष्णक्रपक्रमिनिमित्तदेवादिप्रदीरप्रवेशतत्प्रयुक्तसुख-दुःखानुभवक्षपस्य वन्धस्य मिथ्यात्वं कथमिव प्रकाते वक्तम्। एवं कपबन्धनिवृत्तिर्भिक्तिक्षपापनोपासनपीतपरमपुरुषप्रसादलभीति पूर्वभवीक्तम्। भवद्भिमतस्वाज्ञानस्य यथावस्थितवसुविपरीत-विषयस्य मिथाक्षपत्वेन बन्धक्षविवृद्धिरेव फलं भवति।

मियातदन्य इयं हि नैति तद्र्यतां यतः।

द्रित शास्तात्। उत्तमः पुरुषस्वन्यः। पृथगात्मानं प्रितान्यः मत्तित जीवात्मविस्रजातीयस्य तदन्तर्यामिणी ब्रह्मणी ज्ञानं परमपुरुषार्यज्ञचणमोत्त्रसाधनमित्युपदेशाच। अपि च, भव-दिभमतस्यापि निवतं कन्नानस्य मिष्यारूपत्वात् तस्य निवतं कान्तरं स्थ्यम्। निवर्तकन्नानिमदं स्वविरोधि सर्वं भेदजातं निवर्तः चिणकत्वात् स्वयमेव विनय्यतोति चेत्, न। तत्स्वरूपन्तद्रत्यत्तिविनायानां कान्यनिकत्वेन विनायतत्कत्यनाकत्यक-पर्वाविद्याया निवर्तकान्तरमन्वेषणीयम्। तदिनायो ब्रह्मन्स्र स्वरूपमेविति चेत्, तथा सति निवर्तकन्नानीत्यत्तिरेव न स्थात्। तदिनायो तिष्ठति चेत्, तथा सति निवर्तकन्नानीत्यत्तिरेव न स्थात्। तदिनायो तिष्ठति चेत्, तथा सति निवर्तकन्नानीत्यत्तिरेव न स्थात्। तदिनायो तिष्ठति चेत्, तथा सति निवर्तकन्ननात्वानीत्यत्तिरेव न स्थात्।

<sup>\*</sup> वस्वद्विर्वेति ग०।

<sup>†</sup> निवत्वज्ञानस्यापीति ख॰।

<sup>‡</sup> खिवरोधिसर्वभेदजातमिति ख॰।

<sup>§</sup> विवत्यंति ग॰।

<sup>¶</sup> कल्परपाविद्यानिवर्तकान्तरिसिति ख॰। पाठान्तरकेतत् समीचीनतथां न प्रतिभाति।

\*ब्रह्मयतिरित्तकत्स्रिनिषेधविषयज्ञानस्य कोऽयं ज्ञाता। अध्या-सरूप दित चेत्, न। तस्य निषिध्यतया निवर्तकज्ञानकमेलात् तलातृत्वानुपपत्तेः। ब्रह्मख्ड्पमेविति चेत्, ब्रह्मणी निवर्तन-न्नानं पति चाहलं किं खरूपम्, उताध्यसम्। अध्यस्तचेत्, अयमध्यासस्तम्रलाविद्यान्तरञ्च निवर्तकज्ञानाविषयतया तिष्ठ-त्येव। निवर्तक ज्ञानान्तराख्यगमे तु तस्यापि तिरूपलात् ज्ञानपेचयानवस्था स्थात्। ब्रह्मस्कूपस्थैव ज्ञादले असादीय एव पचः परिग्टहोतः स्थात्। निवर्तकज्ञानस्बरूपं स्वस्य ‡ ज्ञाता च ब्रह्म व्यतिरिक्तलेन खनिवर्ळान्तर्गतमिति वचनं, भूतल-व्यतिरितां क्रत्सं देवदत्तेन क्रिन्निस्थेन यामेव क्रेदनित्रयाया-मस्य क्रेत्रसाः क्रेदनिक्रयायाय क्रेयानुप्रविषयननवदुपहास्यम्। श्रध्यस्तो ज्ञाता खनाग्रहेतुभूतिनवर्तकज्ञाने खयं कर्ता च न भवति, खनागस्यापुरुषायत्वात्। तनागसः बद्धासक्पत्वाभ्यप-गमें भेदतइधन शतम् लावियादीनां कल्पनमेव न स्वादित्यलम-नेन दिष्टहतमुद्गराभिघातेन॥

तस्रादनादिकमेप्रवाहरूपाज्ञानमूललाइन्थस्य तिवर्षण-सुक्तलचणज्ञानादेव। तदुत्पत्तियाहरहरनुष्ठीयमानपरमपुरुषा-राधनविषात्मयाथात्मयबुद्धिविशेषसंस्कृतवर्णात्रमोचितकमेलभ्या।

<sup>\*</sup> सन्मातिति ख॰।

<sup>†</sup> ज्ञानाध्यास द्ति ख॰। लिपिकरप्रमाद्विच्चिमितसेतत्।

<sup>🗼</sup> खस्य चेति ख॰।

<sup>§</sup> खनिवर्त्यान्तर्गतमिति ख॰, श॰।

त्रभ्रस्वरचलाध्यु क्रामेनैतद्र्भनतन्त्र् साविधादीनामिति ख॰।

तत्र केवलकर्मणामन्यास्थिरफलल्यमनभिसंहितफलपरमपुरुषा-राधनवेषाणां कमणामुपामनात्मकज्ञानीत्पत्तिदारेण। ब्रह्म-याथात्यानुभवरूपानन्ति स्थिर्फलत्व च कर्मस्र रूपज्ञानादते न ज्ञायते। नेवलाकारपरित्यागपूर्वकययोक्तस्वरूपकर्मीपादानच न सभावतीति कर्मविचारानन्तरं तत एव हितोर्ब्रह्मविचारः करेंच द्रत्यथात इत्युत्तम्। अथाती ब्रह्मजिज्ञासा\*। अत पूर्वपचवादी मन्यते। वृद्धव्यवद्यारादन्यतं गब्दस्य बीधकलगत्त्रविधारणासमा-वात्, व्यवद्वारस्य च † कार्यव्वित्रपूर्वकत्वेन कार्यार्थे एव ग्रव्हस्य प्रामाण्यमिति कार्यक्षप एव वेदार्थः। अती वेदान्ताः परि-निष्यने परिसन् ! ब्रह्मणि न प्रमाणभावमनुभवितुमई नित । न च, पुत्रजन्मादिसिडवसु (विषयवाक्येषु इषंहेतूनां कालत्रयवर्ति-नामर्थानामानन्यात् सुलग्नसुखप्रसवाद्द्धप्रेत्वर्थान्तरोपनि-पात्रभभावनया च प्रियार्थप्रतिपत्तिनिमित्तमुखविकाशादि-लिङ्गेनार्थविशेषब्डिहेतुत्विनिययः। नापि, व्यत्यनेतरपद-विभक्त्यर्थस्य पदान्तरार्थनिस्ययेन वा प्रक्रत्यर्थनिस्ययेन वा यव्दस्य सिडवस्विभिधानश्रातिनिययः, ज्ञातकार्याभिधायिपद-समुदायस्य तदंशविशेषनिश्चयरूपलात् तस्य। न च, सपी-

<sup>\*</sup> खयाती त्रह्मजिज्ञासीति न पठाते ग-पुस्तकी।

<sup>†</sup> व्ह्यवदारादित्यादिर्यवदारस्य चेत्यनः सन्दर्भः ख-पुस्तके प्रतित इत्यवधेयम्।

<sup>‡</sup> यरे-इति ख॰।

१-वस्विद्ययित ख॰।

६ निपास सभावनधीत खः। अग्रद्रमेतत्।

द्वीतस्य, नायं सर्पी रज्ञ्रेषेति यब्दश्रवणसमनन्तरं भय\*-निव्यत्तिद्रभनेन सर्पाभावबिहितुत्वनिश्वयः। अवापि, निश्चेष्टं निर्विष मचेतनमिदं वस्त्रियाद्य येबी धेषु बहुषु भयनि हत्ति-इतुषु सत्स् विशेषनिययायोगात्। कायेब्धिप्रवृत्तियाप्तिबलेन ग्रब्दस्य प्रवत्कार्थांवबोधित्वमवगतमितिः सर्वपदानां कार्य-परत्वेन सर्वै: पदै: कार्यस्यैव विधिष्टस्य प्रतिपादनात् कार्या-न्वित प्यार्थमाने पदमितिनययः। इष्टसाधनताब् विसु, कार्य-ब्िंदारेण प्रवृत्तिहित्ने खरूपेण, अतोतानागतवर्तमानेष्टी-पायबुद्धिषु प्रवत्यनुपलक्षेः। इष्टोपायो हि मत्प्रयतादते न सिध्यति, अतो मत्कृतिसाध्य इति ब्िडयावन जायते, तावन पवर्तते। स्रतः कार्यबृद्धिरेव प्रवृत्तिचेतुरिति प्रवर्तकस्यैव यन्दवाचितया कार्यस्यव वेद्वेद्यलात् परिनिष्यन्तरूपब्रह्मप्राप्ति-लचणानन्तस्थिरफलापाता प्रतिपत्ते:, यच्यं इ वै चातुर्मास्य-याजिनः सुक्ततं भवतोत्यादिभिः कर्मणामेव स्थिरफलत्वप्रति-पादनाच, कर्मफलाल्पास्थिरत्वब्रह्मज्ञानफलानन्तस्थिरत्वज्ञान-हेतुको ब्रह्मविचारार्भो नः युक्त इति॥

अत्राभिधीयते। निखिललोकविदितप्रव्हार्थसम्बन्धाव-धारणप्रकारमपनुद्य सर्वप्रव्हानामलोकिकैकार्थावबोधिलाव \*

<sup>\*</sup> शब्दश्रवणाननरिमिति ख॰।

<sup>†</sup> निविशेषमित्यपपठाते ख-पुस्तके।

<sup>‡</sup> वीधिले समवगासितसर्वपदानासिति खः। नितरामसमीचीनः पाठीऽयं जिपिकरप्रमादमेव मूचयित।

<sup>¶</sup> नान्यान्वितेति ख॰। अध्तामेतत्।

<sup>§-</sup>फलाप्रतीतिरिति ख॰।

धारणं प्रामाणिका न बद्ध मत्यन्ते। एवं किल बालाः प्रव्हार्थ-सम्बन्धमवधारयन्ति। माहपिद्धप्रभृतिभिः श्रम्बातातमातुला-दोन् अशिपश्रसगनरपित्ति सर्पादीं स, एनमवेहि, दमञ्चाव-धारयेत्यभिप्रायेणाङ्खा निर्दिण्य तैसीः ग्रन्दैसीषु तेष्वर्षेषु वहुपः चिचिताः भनैः भनैसीसीः भन्दैरेव तेषु तेस्वर्धेषु स्वासना बुद्ध त्यत्ति दृष्टा भन्दार्थयोः सम्बन्धान्तराद्भनात् सङ्गति यत्यपुरुषा-चाना च तेष्वर्षेषु तेषां प्रव्यानां प्रयोगी बीधकालनिबन्धन इति निश्चिन्ति। पुनश्च, व्यायनेतरणब्देषस्य भव्दस्यायमय इति पूर्ववृत्तेः शिचिताः सर्वश्रच्यानामर्थमवगस्य पर्प्रत्यायनाय तत्तदर्थावबीधिवाक्यजातं प्रयुञ्जते। प्रकारान्तरेणापि प्रव्हाय-सम्बन्धावधार्णं सुप्रकम्। केनचित् पुरुषेण इस्तचेष्टादिनां, पिता ते सुखमास्त इति देवदत्ताय! ज्ञापयेति प्रेषितः कश्चित् तज्ज्ञापने प्रवृत्तः, पिता ते सुखमाम्त इति शब्दं प्रयुङ्ती। पार्खस्थोऽन्थो युत्पित्सुर्भूकवचेष्टाविशेषत्रः तज्ज्ञापने प्रवत्त-मिमं ज्ञालानुगतः तज्ज्ञापनाय प्रयुक्तमिमं भव्दं शुलायं भव्द-स्तदर्भव्डिहेत्रिति नियिनोतीति कार्याये एव व्यत्पितिरिति निर्बन्धो निर्निबन्धनः। अती वेदान्ताः परिनिष्यतं परं ब्रह्म, तद्पासन्चापरिमितफलं बोधयन्तीति तिन्धियफलो ब्रह्म-विचारः कर्तव्यः। कार्यार्थत्वेऽपि वेदस्य ब्रह्मविचारः कर्तव्य

<sup>\*</sup> चकारयुक्तं पठति ख-पुम्तकम्।

<sup>†</sup> पगुनरपचिसपादीं चेति ख॰।

<sup>‡</sup> वेदनचायेति ख॰।

<sup>&</sup>lt; व्युन्पिपन्सुरिति क॰, ख॰।</p>

एव। कथम् — आत्मा वारे द्रष्टव्यः योतची मन्तची निद्धा-सितव्यः। सीऽन्वेष्टवः। स विजिज्ञासितव्यः। विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत। दहरोऽसिनन्तर त्राकायस्तसिन् यदन्तसदन्वेष्टव्यम्। तदाव विजिज्ञासितव्यम्। तवापि, दहरं गगनं विश्वोकस्तिसिन् यदन्तसतुपासितवामित्यादिभिः प्रतिपन्नोपासनविषय कार्या-धिकतफललेन, ब्रह्मविदाप्नोति परमित्यादिभित्रह्मप्राप्तिः अयत द्ति। ब्रह्मखरूपति दिशेषणानां दुःखासिमात्रसुख विशेषरूपस्व-गौदिवद्राचिसचप्रतिष्ठादिवद्पंगोरणप्रतयातनासाध्यसाधनभा-ववच कार्योपयोगितयैव सिद्धेः। गामानयेत्यादिष्विप वाक्येषु न कार्यार्थं व्यत्पत्ति:, भवदिभमतकार्यस्य दुनिकपत्वात्। स्तिभावभाविक त्या देश्यं दि भवतः का येम्। सत्य देश्यत्वं स्ति-कर्मत्वम्। क्षतिकर्मत्वञ्च कत्या प्राप्त् मिष्टतमत्वम्। इष्टतमञ्ज प सुखम्, वर्तमानदु:खनिव्यत्तिवी 🐲। तत्रेष्टसुखार्थिना पुरुषेण स्वप्रयत्नाद्दते यदि तदसि बिः प्रतीता, ततः प्रयत्ने च्छुः प्रवर्तते पुरुष इति न कचिरपीच्छाविषयस्य क्रत्यधीनसिडित्वमन्तरेण क्तत्यद्रेश्यत्वं नाम किञ्चिद्प्युपलभ्यते। इच्छाविषयस्य प्रेरक-लच प्रयताधीनसिंदिलमेव, तत एव प्रवृत्तेः। न च, पुरुषानु-

<sup>\*</sup> प्रतिपन्नीपासननिस्येति कः।

<sup>§</sup> देशविशेषेति ख॰।

<sup>†</sup> खवगीरणेति ख॰।

<sup>‡</sup> क्रत्युद्देश्यलं क्रतिकर्मलंबित ख॰, ग॰।

<sup>¶</sup> द्ष्टतमलचे ति ख•ा वसमोचीनीऽय गाठः।

<sup>\*\*</sup> दु: खस्य तिज्ञहित्तवित ग॰।

कूलत्वं क्रत्य्देश्यत्वं, यतः सुखमेव पुरुषानुकूलम्\*। नच, दुःखनिव्रत्तेः पुरुषानुकूलत्वम्। पुरुषानुकूलं सुखं, तत्प्रतिकूलं दु: खिमति सुखद्: खयो: खरूपविवेक: । दु:खस्य प्रतिकूलतया तिविद्यतिष्टा भवति, नानुकूलतया। अनुकूलप्रतिकूला न्यय-विरहे खरूपेणावस्थितिहै दु:खनिवृत्ति:। अत: सुख्यिति-रित्रस्य क्रियादेरनुकूललं न समावति। नच, सुखार्यतया तस्यायनुकूललं, दुःखात्मकलात् तस्य। सुखार्यतयापि तदु-पादानेच्छामात्रमेव भवति। नच, क्षतिं प्रति शेषिवं क्षत्यु-देखलम्। भवत्यचे शेषिलस्यानिरूपणात्। नच, परोहेश-प्रवृत्तकतिव्यात्राइलं शेषलमिति तल्यतिसम्बन्धी शेषीत्यव-गस्यते। तथा सति, क्षतेरशेषत्वेन तां प्रति तलाध्यत्वस्य शेषिता-भावात्। नच, परोद्रेश प्रवत्यहितायाः श्रवत्वेन, परः शिषी। उद्देश्यवस्व निरूप्यमाण्वात्, प्रधानसापि भ्रतीद्रेशपवृत्त्वई-वदर्भनाच। प्रधानसु भृत्यपोषेऽपि स्वोद्देशेन प्रवर्तत इति चेत्, न । स्त्योऽपि हि प्रधानपोषे खोहेशेनैव प्रवर्तते। कार्य-सक्षयसैवानिक्पणात् काय \*\*प्रतिसम्बन्धी शेषः, तत्रितसम्बन्धी

<sup>\*-</sup> कत्युदेश्यलं, यतः सुखमेव पुरुषानुकूलमित्यंशः ख-पुस्तवे न दृश्यते ।

<sup>†</sup> चानुकूलप्रतिकूलतयांन्वधिति ग०।

<sup>‡</sup> अनुकूलस्येकलिमिति ख॰। पाठीऽयं न युकाः।

प प्रदत्ति ख॰। असमीचीनः पाठः।

<sup>§</sup> तथेत्यादिः शेषित्वाभावादित्यनाः सन्दर्भः ग-पुस्तके पतित इवाभाति।

<sup>॥</sup> नची देशित कः।

<sup>\*\*</sup> कार्य प्रति चन्वन्धी ग्रेषीत्यप्यचङ्गतमिति ख॰।

38€

शिषीत्ययसङ्गतम्। नापि क्षतिप्रयोजनत्वं कृत्युद्देश्यत्वम्। पुरुष्यः कृत्यारभप्रयोजनमेव हि कृतिप्रयोजनम्। स चेच्छा-विषयः। तस्मादिष्टतातिरेकिकृत्युद्देश्यत्वानिकृपणात् कृति-साध्यताकृतिप्रधानत्व\*कृपं कार्यं दुनिकृपमेव॥

नियोगस्यापि साचादिच्छा निषयभृतसुखदु: खनिवित्तभ्यामन्यलात् तलाधनतयैवेष्टलं कृतिसाध्यलञ्च । अत एव हि
तस्य क्रियातिरिक्तता । अन्यथा क्रियेव कार्यं स्थात् । स्वर्गकामपद् समिभव्या हारानु गुळ्चेन लिङादिवाच्यं कार्यं स्वर्गसाधनमेवेति चणभङ्गिकमीतिरेकि स्थिरं स्वर्ग साधनमपूर्व मेव
कार्यमिति स्वर्ग साधनतो सेखेनेव च्यपूर्व स्वर्ग साधनमपूर्व मेव
कार्यमिति स्वर्ग साधनतो सेखेनेव च्यपूर्व स्वर्ग साधनमार्थलिन वेहणायापूर्व मेव पद्यात् स्वर्ग साधनं भवती त्युपहास्यम् । स्वर्ग कामपदान्वितकार्या भिधायिपदेन प्रथमम प्रयनन्यार्थता निभधानात् । सुखदु: खनिवृत्तितकाधने भ्योऽन्यस्थानन्यार्थस्य कृतिसाध्यताप्रतिपत्यनु पपत्ते स्व ॥

ग्रिपच, किमिदं नियोगस्य प्रयोजनत्वम् । सुखवित्रयोग-स्याप्यनुकूलत्वमेविति चेत्, किं नियोगः \*\* सुखमेव ह्यनु-

<sup>\*</sup> खरूपमिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> साचादिप विषयभृतेति ख॰। लिपिकरप्रसाद्विच्चिमातमेतत्।

<sup>‡</sup> पदेत्यव फलुमिति पठित ग-पुस्तकम्। नैतत् समीसीनतां पुणाति।

<sup>¶</sup> खरैसाधनतीति खेनैवेति ख॰। लिपिकरप्रमाद्विलसितमेतत्।

<sup>§</sup> च्रसार्थतयेति ख॰। चयुद्दमेतत्।

<sup>॥</sup> ख-ग-पुरुक्तकयोरियणब्दी नीयलभ्यते।

<sup>\*\*</sup> सुखं, सुखभेवेति ख०, ग०।

क्लम्। सुखिविशेषवित्रयोगापरपर्यायं विलत्तणं सुखान्तरिमिति
चेत्, किं तत्र प्रमाणिमिति वक्तव्यम्। खानुभवयित्, न। विषयविशेषानुभवसुखवित्रयोगानुभवसुखिमिद्मिति भवतापिक्ष
नानुभ्यते। शास्त्रेण नियोगस्य पुरुषायत्या प्रतिपादनात्,
पयात् तु भोच्यत इति चेत्, किं तित्रयोगस्य पुरुषायत्ववाचि
शास्त्रम्। न तावस्तिकिकं निवाक्यं, तस्य दुःखात्मकित्रयाविषयत्वात्। तेन इसखसाधनतयैव कितसाध्यतामात्रप्रतिपादनात्। नापि वैदिकं, तेनापि खर्गसाधनतयैव कार्यस्य
पतिपादनात्। नापि नित्यनैमित्तिकशास्तं, तस्यापि तदिमधायित्वं स्वर्गकामवाक्यस्यापूर्वव्युत्पत्तिपूर्वकिमित्युक्तनीत्याण्
तेनापि सुखादिसाधनभूतकार्याभिधान्धम्वर्जनीयम्। नियतैहिकप्रलस्य कर्मणोऽनुष्ठितस्य फल्लेन तदानीमनुभूयमानानाखरोगतादिव्यतिरेकेण नियोगस्पसुखानुभवानुपल्येस्य, नियोगः सुखिमत्यत्र न किञ्चन प्रमाणसुपलभामहे॥

अर्थवादादिष्विप खर्गादिसुखप्रकारकीर्तनवित्रयोगक्ष्पसुख-प्रकारकीर्तनं भवतापि न दृष्टचरम्। श्रतो, विधिवाक्येष्विप धालर्थस्य कर्दव्यापारसाध्यतामानं प्रव्दानुशासनसिडमेव लिङादेवीच्यमित्यध्यवसीयते ॥। धालर्थस्य यागादेरग्यादि-

<sup>\*</sup> भवतीतोति ख॰। अग्रहमिदं पाठान्तरम्।

<sup>†</sup> लौकिकवाक्यमिति क॰।

<sup>‡</sup> सुखादीति ग०।

<sup>¶</sup> रीत्येति ख॰।

<sup>§</sup> कार्याभिधानमि वर्जनीयमिति सन्दर्भविद्धं पठित खपुस्तकम्।

अवसीयत इति खः।

देवतान्तर्यामिपरमपुरुषसमाराधनरूपता, समाराधितात् परमपुरुषात् फलसिडिचेति, फलमत उपपत्तेरित्यच प्रति-पाद्यिय्यते। त्रतो, वेदान्ताः परिनिष्यनं \*त्रह्म बोधयन्तीति ब्रह्मोपासनफलानन्त्यं †स्थिरत्वच्च सिडम्। चातुर्मास्थादिकर्म-स्विप, केवलस्य कर्मणः चियफललोपदेशा‡दचयफलत्रवणं, वायुचान्तरिचं चैतदस्तिमित्यादिवदापिच्चिकं मन्तव्यम्। त्रतः, केवलानां कर्मणामल्पास्थिरफलल्वात्, ब्रह्मज्ञानस्थानन्तस्थिर-फलत्वाच, तिवर्णयफलो ब्रह्मविचारारस्थो युक्त द्ति स्थितम्॥

किं पुनस्तद्ब्रह्म, यजिज्ञास्यमुच्यत द्वावा ह—

## जन्माद्यस्य यतः॥ २॥

(क) 'जन्मादीति सृष्टिस्थितिप्रलयम्। तनुष्पिसंविज्ञानी
बहुत्रीहि:। 'ग्रस्य' श्रवित्य्युविविधविचित्ररचनस्य नियत-

(क) यतो वा समानि भूतानि जायन्ते येन यातानि जीवन्ति यत् प्रयन्त्यभिसंविप्रान्ति तदिजिज्ञासख तद्वस्ति सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मिति च वाक्यदयं विषयः। किमेतिज्जिज्ञास्यतया प्रतिज्ञातं ब्रह्म जगज्जनमादि-कारणतया चन्नायतः प्रतिपादियतुं प्रक्रोति न वेति संप्रयः। न प्रक्री-तीति पूर्वपचः। कस्मात्। जन्मादीनां जगित्रस्त्वेन ब्रह्मसम्बन्धाभावात् तस्रन्त्यासस्भवाच। किञ्च, उपचन्त्रणतया विश्वेषणतया च तन्न सम्भ-

<sup>\*</sup> परं वृद्गीति ख०, ग०।

<sup>†</sup> फलानन्यस्थिरतचिति ख॰।

<sup>‡</sup> चियपल्लस्पदेशादिति कः, खः।

चतत्रुचिति ख०। लिपिकरप्रमाद एवाच बीजम्।

<sup>§</sup> चचिन्यस्येति ख॰।

देशकालफलभोगब्रह्मादिसम्बपर्यन्तचे नज्ञमियस जगतो 'यतो' यस्मात् सर्वेष्वरानिखिलहेयप्रत्यनीकखरूपात् सत्यसङ्कल्पात् ज्ञानानन्दायनन्तकख्याणगुणात् सर्वज्ञात् सर्वयक्तेः परमः कारुणिकात् परसात् पुंसः सृष्टिस्थितिप्रलयाः प्रवतन्ते, तद्-ब्रह्मीति सुनार्थः॥

स्गुर्वे वाक्णिवेक्णं पितरसुपससार, अधी हि भगवो ब्रह्मो त्यारभ्य, यतो वा इमानि स्तानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यण्यन्यभिसंवियन्ति तिहि जिज्ञासस्य तद्ब्रह्मोति स्त्र्यते। तन संग्रयः, किमसाहाक्याद्ब्रह्मा लच्चणतः प्रतिपत्तुं ग्रक्यते, न विति। किं प्राप्तं, न ग्रक्यमिति। न तावत् जन्माद्यो विशेषणत्वेन ब्रह्मा लच्चयन्ति। श्रनेकविशेषणत्यावृत्तवेन ब्रह्मणोऽनेकत्वप्रसत्तेः। विशेषणत्वं हि व्यावर्तकत्वम्। ननु, देवदत्तः स्थामो युवा लोहिताचः समपरिमाण इत्यन्न विशेषणबहुत्वेऽधिकः

वति । उपनच्यात्वे ह्युपनच्चितस्याकारान्तरयोगीरपेच्तिः । न खन्नन तद्क्ति । च्यत्र उपनच्चात्वं गगनकुसमनन प्रमाणपदनीमधिगच्छित । च्यय विश्वेषयात्वरेष च्यनेकिश्चिषयाविश्वरुतया च्यपूर्वस्थैकस्य प्रतिपादकत्वं सदूरपराहतम् । विश्वेषयानां च्यावतेकत्वेन तद्बाङ्कस्ये ब्रह्मचङ्कत्वप्रसक्तेः । च्यनोच्यते । स्वस्मिनेवाविष्यत्वया प्रतिपन्नानां विश्वयणानां बङ्कतेरिप य्यामलयुवत्वादिविश्वरुद्वदत्त्वत् चगञ्जन्मादिविश्वरुं ब्रह्मकमेव सिध्यति । उपनच्चात्वरेषि चग्राज्ञन्मादिभिष्यवच्चितस्य ब्रह्मश्चरवयस्य चन्तोति चगनित्वमित्तोपादानकार्यं ब्रह्मित प्रतिपादयितुं स्कोतीति ।१।१। च०२ ॥

<sup>\*</sup> वर्जःभर्ष्यनेक र्ति ख । नितरामयुक्त एवाथं पाठभेदः।

एव देवदत्तः प्रतीयते। एवमचापि एकमेव ब्रह्म भवति।
नैवम्। तच, प्रमाणान्तरेणैक्यप्रतीतेरेकिस्मिनेव विशेषणानामुपसंहारः। श्रन्यथा, तत्रापि व्यावर्तकलेनानेकलमपरिहार्यम्।
श्रच लनेकेनैव विशेषणेन लिलचियिषितलात् ब्रह्मणः, \*प्रमाणान्तरेणैक्यमनवगतिमिति व्यावर्तकभेदेन ब्रह्मबहुलमवर्जनीयम्। ब्रह्मश्रन्देक्यात् श्रताप्यक्यं प्रतीयत इति चेत्, न। श्रज्ञातगोव्यिक्तिजिज्ञासोः पुरुषस्य षण्डी मुण्डः पूर्णश्रङ्को गौरित्यक्ते,
गोपदैक्यैऽपि षण्डलादिव्यावर्तकभेदेन गोव्यक्तिबहुलप्रतीतेब्रह्मव्यक्तयोऽपि बह्माः स्युः। श्रत एव, लिलचियिषिते वस्तुन्येषां विशेषणानां सम्भूयलचणल्यम्गपपन्नम्। नाष्युपलचणलेन लचयन्ति।
श्राकारान्तराप्रतिपत्तेः। उपलचणानामेकेनाकारेण प्रतिपन्नस्य केनचिदाकारान्तरेण प्रतिपत्तिहितुलं हि दृष्टम्। यचायं

स्त्रार्थन्त, 'स्रस्रोति प्रब्दः कार्यपरः, 'यत' इति कारणपरः । जन्म स्वादि यस्य, तदिदं जन्मादि स्रस्थिस्थितिप्रवयम् । तदुः ग्रसंविद्यानी वद्धः निहिः । 'यतो' यस्मात् निखिवहेयप्रव्यनीकस्वरूपात् सर्वप्रक्तेः परम-पुरुषात् 'स्रस्य' चिदचिन्मित्रस्य नामरूपाभ्यां व्याक्ततस्य तर्कागोचररचनस्य जगतः जन्मस्थितिवयाः प्रवतन्ते, तदेव ब्रह्म जिद्यास्थिमित । 'यत' इति हेते। पश्चमी । हेतुलश्चात्र निमित्तोपादानस्वरूपं विविद्यातम् ॥ २॥

<sup>\*</sup> प्रकरणान्तरेणिति ख॰।

<sup>†</sup> खख द्ति क०, ख०। एवं परव।

<sup>‡</sup> जचकलिमिति ग॰।

प एकाकारे येति ख॰। पाठीऽयं नास्त्रभ्यं रीचते।

सारसः, स देवदत्तकेदार द्रत्यादिषु। ननु च, सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्मेति प्रतिपन्नाकारस्य जगज्जन्मादीन्युपलचणानि भवन्ति। न। दतरेतरप्रतिपन्नाकारा \* पेचत्वेनोभयोलचण-वाक्ययोरन्योन्यात्रयणात्। अतो, न लचणतो ब्रह्म प्रतिपन्तुं प्रकात द्रत्येवं प्राप्तेऽभिधीयते। जगत्। सृष्टिस्थितिप्रलयेकप-लचणीभूतेर्ब्रह्म प्रतिपन्तं यक्यते॥

नच, उपलच्छोपलच्छाकारयिति स्ताकारान्तराप्रतिपत्तीश्रेद्धाणोऽप्रतिपत्तिः । उपलच्छं ह्यनविधकातिभ्रयम्बह्यहृष्टणच ब्रह्म। वहतेर्धातोस्तदर्थलात् । तदुपलचणभृताय जगच्चत्रस्थितिलयाः । यतो, येन, यदिति प्रसिष्ठवच्चत्मादिकारणनिर्देशेन यथाईप्रसिष्ठि जन्मादिकारणमनूद्यते। प्रसिष्ठियः,
सदेव सोम्येदमय धासीदेकमेवाहितीयम्। तदेच्चत बद्ध स्यां
प्रजाययिति। तत्तेजोऽस्जत दत्येकस्यैव सच्छव्दवाचस्य निमत्तोपादानरूपकारणलेन। तदिप, सदेवेदमय एकमेवासीदित्युपादानतां प्रतिपाद्य, श्रदितोयमित्यधिष्ठातन्तरं प्रतिषिध्य,
तदेचत बद्धं स्यां प्रजाययेति तत्तेजोऽस्जविद्येकस्यैव प्रतिपादनात्। तस्माद्यन्त्रला जगज्जनसिस्यितिलयाः स्वनिमित्तोपादानभृतं वस्तु ब्रह्मीति लच्चयन्ति। जगितिमित्तोपादानताच्चिप्तसर्वज्ञल-

<sup>\*</sup> प्रतिपन्नाकारीपलच्चणलेनेति ख॰।

<sup>†</sup> जगत दति ग०।

<sup>‡</sup> अनविधिकातिशयब्रह्म टंहणं टहद्व्रह्मीति ख॰। अधुक्तमेतत् पाठान्तरम्।

<sup>¶</sup> यथाप्रसिद्धेति ग॰।

सत्यसङ्कल्यत्वविचयित्तित्वाद्याकारहद्वेन प्रतिपन्नं ब्रह्मेति च। जन्मादीनां तथा प्रतिपनस्य जनकत्वेन नाकारान्तराप्रति-पत्तिरूपानुपपत्तिः॥

जगजनादीनां विशेषणतया लचणलेऽपि न कियदोषः।
लचणभ्रतान्यपि विशेषणानि स्वविरोधित्याद्वन्तं वसुक्क लचयन्ति। श्रच्चातस्कपे वसुन्येकस्मिं झिलचियिषितेऽपि परस्पराविरोध्यनेकविशेषणलचणलं न भेदमापादयित। विशेषणानामेकात्रयताप्रतोतेरेकस्मिनेवोपसं हारात्। षण्डलादयसु विरोधादेव गोत्र्यक्तिभेदमापादयन्ति। श्रच तु कालभेदेन जन्मादोनां न विरोधः। यतो वा दमानि भूतानीत्यादिवाच्येन
प्रतिपत्रस्यः जगज्जन्मादिकारणस्य ब्रह्मणः सकलेतरत्याद्वन्तं।
स्वरूपमिधोयते—सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोति। तच् सत्यपदं
निरुपाधिकसत्तायोगि ब्रह्माह्य। तेन, विकारास्पदमचेतनं,
तसंस्प्टश्चेतनश्च ||व्याद्वत्तः। नामान्तरक्कभजनाहीवस्थान्तरयोगेन । तयोनिक्पाधिकसत्तायोगरहितलात्। ज्ञानपदं

<sup>\*</sup> ब्ह्मेति ख॰।

<sup>†</sup> विशेष द्ति ख॰।

<sup>‡</sup> प्रतिपन्नजगज्जनादौति ख॰।

<sup>¶</sup> व्याक्ततिसिति ख॰। खय्क्तमेतत्।

<sup>§</sup> चनित ख॰।

<sup>॥</sup> चकाररहितः पाठः क-ख-पुखकयीवपलभ्यते।

<sup>\*\*</sup> नामान्तरवचनस्यावस्थान्तरेति ग०।

<sup>††</sup> इतर्योरिति ग॰।

नित्यासङ्ग्वित ज्ञानैकाकारमाह। तेन कदावित्सङ्ग्वितज्ञानत्वेन मुक्ता व्यावृक्ताः। अनन्तपदं देशकालविषुपिरिच्छेदरिहतस्वरूपमाह। सगुणत्वात् स्वरूपस्य, स्वरूपेण गुणैश्वानत्वम्। तेन पूर्वपद्दयवावृक्तःकोटिदयविलचणाः सातिग्रियसङ्घपस्रगुणां नित्या व्यावृक्ताः। विशेषणानां व्यावर्वकत्वात्। ततः, सत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मत्यनेन वाक्येन
जगज्जन्मादिनावगतस्वरूपं ब्रह्म सक्तेतर्वसु‡विमजातीयमिति लच्यत इति नान्योन्याश्रयणम्। श्रतः सक्तजगजन्मादिकारणं निरवयं सर्वज्ञं सत्यसंकर्णं सर्वश्रक्ति ब्रह्म
लच्चणतः प्रतिपन्तं शक्यत द्रित सिडम्॥

ये तु, निर्विशेषं वसु जिज्ञास्यमिति वदन्ति। तसते, 'ब्रह्माजिज्ञासा'—'जन्माद्यस्य यत' दत्यसङ्गतं स्थात्। निरितिगयद्यहत्त्वृंहणच ब्रह्मोति निर्वचनात्। तच ब्रह्म जगज्जनादिकारणिमिति वचनाच। एवसुत्तरेष्विप स्त्रगणेषु स्त्रीदाहृतस्रुतिगणेषु चेचणाद्यन्वयदर्भनात् स्त्राणि स्वोदाहृताः
स्रुतयस्य न तत्र प्रमाणम्। तक्ष्यण्, साध्यधमीव्यभिचारिसाधनधमीन्वितवस्रुविषयत्वात् निर्विशेषवस्तुनि प्रमाणम्।

<sup>\*</sup> एनेति ख॰। अयुक्तिसिद्म्।

<sup>†</sup> सगुणा इति ग०। लिपिकरप्रमाद एवाच निदानम्।

<sup>‡</sup> मजातीयमिति ख॰। सन्दर्भविषद्दमीतत्।

<sup>¶</sup> तर्काचिति ग०।

शाध्यभर्माव्यिभिचारिसाधनधर्माव्यिभचारिसाधनधर्माभ्यितेति ख०। पाठीऽयं
नासाधं रीचते।

जगज्जनादिभ्रमाः यतस्तद्वद्वीत स्रोत्प्रेचापचेऽपि \* न निर्वि-शेषवसुसिद्धिः। श्रममूलमज्ञानम्, श्रज्ञानसाचि ब्रह्मात्यभ्यप-गमात्। साचित्रं हि प्रकाशैकरसत्तयोच्यते। प्रकाशत्वं तु, जड़ाद्वावत्वं स्वस्य परस्य च व्यवद्वारयोग्यतापादन-स्वभावेन भवति। तथा सति सविशेषत्वं, तद्भावे प्रकाश-तैव न स्यात्। तुच्छतेव स्यात्॥

जगज्जनादिकारणं ब्रह्म वेदान्तवेद्यमित्युक्तम्। † तद-युक्तम्। तदि न वाक्यप्रतिपाद्यम्। अनुमानेन सिद्वेरित्या-यङ्गाह—

## शास्त्रयोनित्वात्॥३॥

(क) 'पास्व' यस्य 'योनिः कारणं प्रमाणं तच्छास्त्रयोनिः। तस्य भावः 'यास्त्रयोनित्वम्'। तस्रात् ब्रह्मज्ञानकारणत्वात्

<sup>(</sup>क) यती वा इमानि स्तानीत्यादि वाक्यमेव विषयः। तत् किं जगत्कारणे ब्रह्मणि प्रमाणम्। उत् नेति संभयः। तत्र नेतत् प्रमाण-भावमहतीति पूर्वपद्यः। कस्मात्। अनुमानादिसिद्धब्रह्मविषयत्वात्। प्रत्यद्यादिप्रमाणान्तराविषये हि भास्तं प्रमाणम्। तथाहि, द्वित्यादीनि महाभूतानि सक्तदंकाणि, कार्यत्वात्, घटादिवदिति प्रयोगात्, कार्यस्य च सोपादानोपकरणसम्पदानप्रयोजनाभिज्ञकदंकत्वात् जगद्मिणिनपुषाः कमेपरतन्त्रपरिमितभ्रत्यादिद्येत्रज्ञादिविषद्यणः सर्वज्ञः सर्वभ्राक्तः

<sup>\*</sup> पचे चेति कः, खः।

<sup>†</sup> तद्युक्तिमिति ख-पुत्तके जिपिकरप्रमादात् पतितमित्यवधेयम्।

<sup>‡</sup> योनिरिति ख॰। अगुइमेतत्।

यास्य तयोनित्वम्। ब्रह्मणेऽत्यन्तातीन्द्रयत्वेन प्रत्यचादि-प्रमाणाविषयत्या, ब्रह्मणः प्रास्त्रेकप्रमाणत्वात्। उक्तस्वरूपं ब्रह्म, यतो वा इमानि स्तानि जायन्त इत्यादि वाव्यं \*बोध-यत्यवित्यर्थः॥

नन्, 'शास्त्रयोनित्वं ब्रह्मणो न सक्सवित, प्रमाणान्तरवैद्य-त्वात् ब्रह्मणः। अप्राप्ते तु शास्त्रमर्थवत्। किं तृष्ट्वं तन्त्र प्रमाणम्। न तावत् प्रत्यचम्। तृष्ट्यं हिविधम्, इन्द्रियसभवं योगसभवचिति। इन्द्रियसभवच, बाह्मसभवमान्तरसभवचेति हिधा। बाह्मित्रयाणि विद्यमानस्त्रिकर्षयोग्यस्वविषयबोध-जनकानीति न सर्वायसाचान्त्रारतिवर्माणसम्प्र्यपरमपुरुष-

सर्वेश्वरेश्वरोधनुमानसिद्ध इति न तिस्मन्, यतो वा इमानीत्यादि वाक्यं प्रमाणमिति। राद्धान्तस्त, जगतः सावयवत्वेन वार्यत्वेऽपि, एकदैव खल्वे-केन कत्सं जगत् निर्मितमित्यच प्रमाणाभावात् च्रेचचानामेव विकच्या-पुण्यानां चानप्रक्तिवैचिचासम्भावनया कदाचित् जगदेकदेप्रनिर्माणसाम-र्थ्यसम्भवात्, तदतिरिक्ते नानुमानं सम्भवतीति वेदैकमेयत्वात् ब्रह्मणः तदाक्यं ब्रह्मणि प्रमाणमिति। भगवता प्रक्रराचार्यणाच वर्णकदयं क्रतम्॥१।१।२०४०।

स्वाये सु। शास्तं 'योनिः नारगं प्रमागं ज्ञापनं यसिं सच्छास्तयोनि'
तस्य भावः 'श्रास्त्रयोनितं' तस्मात्। यवं चिद्विद्वस्त्रुश्ररीरतया तदिशिष्ठस्य ब्रह्मणो जगदुपादानतं निमित्तत्वश्च प्रत्यच्चादिप्रमाणान्तराविषयत्वेन शास्त्रेनप्रमाणतात्, ब्रह्मणि, यतो वा हमानीत्यादि वाक्यं प्रमाणमिति
तत्प्रतिपादनत्वेन च शास्त्रस्य योनित्वमिति ॥ ३॥

<sup>\*</sup> बीधधेदेवेति ग०।

विशेषविषयबोधजनकानि । नाष्यान्तरम् । \*सुखादिव्यतिरिक्त-बहिर्विषयेषु तस्य बाह्येन्द्रियानपेचप्रवृत्त्यनुपपत्तेः । नापि योगजन्यम् । भावनाप्रकर्षपर्यन्तजन्मनस्तस्य विश्रद्रावभा-सत्वेऽपि पूर्वानुभूतविषयस्यतिमात्रत्वात्र प्रामाण्यमिति कृतः प्रत्यचता । तदतिरिक्तविषयत्वे कारणाभावात् । तथा सति तस्य स्मम्हपता । नाष्यनुमानम् । विशेषतो दृष्टं, सामान्यतो दृष्टं वा । अतीन्द्रिये वस्तुनि सम्बन्धावधारणविरहात्र विशेषतो दृष्टम् । समस्तवस्तुसाचात्कारतित्रमीणसमर्थपुरुषविशेषनियतं सामान्यतो दृष्टमि न लिङ्गस्पलभ्यते ॥

नत् । च, जगतः कार्यतं तदुपादानोपकरणसम्प्रदानप्रयोजनाभिज्ञकर्षेकत्वयाप्तम् । अचेतनार्यतं जगतयिकचेतनाधीनत्वेन याप्तम् । सर्वं हि घटादिकार्यं तदुपादानोपकरणसम्पदानप्रयोजनाभिज्ञकर्षं दृष्टम् । श्रचेतनारथ्यमरोगं खग्ररीरमेकचेतनाधीनञ्च सावयवत्वेन जगतः
कार्यत्वम् ।

ज्ञते—िकमिद्मेकचेतनाधीनत्वम् । न तावत्तदाय-त्तोत्पत्तिस्थितित्वं, दृष्टान्ती हि साध्यविकालः स्थात्। न

<sup>\*</sup> सुखदुःखादौति ग०।

<sup>†</sup> ख-प्रस्तके चकारी नीपलभ्यते।

<sup>‡</sup> कर्टकव्याप्तिमिति ख॰। कर्टकं इष्टमिति ग॰। उभयत्नैव विभिन्नक्ष्पतया उप-लभ्यमानं पाठान्तरमसमीचीनसेव।

<sup>¶</sup> एकचेतनलेनेति ख॰। अधुक्तमेतत्।

ह्यरोगं खग्ररीरमेकचेतनायत्तोत्पत्तिस्थिति, तच्छरीरस्य भोकृषां भार्यादिसवैचेतनानामदृष्टजन्यलात् तदुत्पत्तिस्थित्योः । किञ्च, ग्ररीरावयविनः खावयव समवेततारूपा स्थितिरवयवसंश्लेष-विग्रेषव्यतिरेकेणां न चेतनमपेचते । प्राणनलच्णा तु स्थितिः पचलाभिमते चितिजलिधमहीधरादी । तस्यत्तिति पचसप-चानुगतामेकरूपां स्थितिं नीपलभामहे । तदायत्तप्रवृत्तित्वं तद्धीनलिमिति चेत्, श्रनेकचेतनसाध्येषु गुरुतर्रथिशलामही-धरादिषु व्यभिचारः । चेतनमात्राधीनत्वे सिद्धसाध्यता ॥

किञ्च, उभयवादिसिज्ञानां जीवानामेव लाघवन्यायेन कर्द्यताभ्यपगमी युक्तः। नच, जीवानामुपादानाद्यनभिज्ञतया कर्द्यतासम्भवः। सर्वेषामेव चेतनानां पृथिव्याद्यपादान्ध्यागा-द्युपकरणसाचात्कारसामर्थ्यात्। यथेदानीं पृथिव्याद्यो यागा-यस प्रत्यचमीच्यन्ते। \*\*उपकरणभूतयागादिप्रक्तिरूपा-पूर्वादिणव्दवाचादृष्टसाचात्काराभाविऽपि चेतनानां न कर्त्य-त्वागपितः, तत्साचात्कारानपेचणात् कार्यारभस्य। प्रक्ति-मलाचात्कार एव हि कार्यारभोपयोगी। प्रक्तेस्त ज्ञानमात-

<sup>\*</sup> समचेतनेति ख॰। 'पाठान्तरमेतद्यीग्यतया प्रतिभाति।

<sup>†</sup> चं सेषविसीषव्यतिरेकेणिति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> महीधरादिको इति ख॰।

ग महोरहादिष्विति ग॰।

<sup>§</sup> योगादुप्रवकरणेति ख॰, ग॰ । असमीचीनीऽयं पाठ:।

<sup>॥</sup> यज्ञाद्य द्ति ग०।

<sup>\*\*</sup> अनुपकरणीत ख०। अनुपयुक्तमेतत्।

मेवोपयुच्यते, न साचात्कारः। निह कुलालाद्यः कार्योप-करणभूतदण्डचक्रादिवत् तच्छित्तमिष साचात्कत्य घटमणि-कादिकार्यमारभन्ते। दहतु, चेतनाना \* मागमावगतयागादि-प्रक्तिविशेषाणं कार्यारभो नानुपपतः॥

किञ्च, यच्छकाक्रियं श्रक्योपादानादिविज्ञानञ्च, तदेव तदिभिज्ञकार्देकं दृष्टम्। महीधरामहाण्वादि त्वश्रकाक्रिय-मश्रक्योपादानादिज्ञानं चेति न चेतनकर्द्रकम्। अतो घटमणि-कादिमजातीयश्रकाक्रियशक्योपादानादिविज्ञानवस्तुगतमेव कार्य-त्वम्, बृद्धिमत्कर्द्रपूर्वकत्वसाधनी प्रभवति।

किञ्च, घटादिकार्यमनीश्वरेणाल्पञ्चानम्भिता समरीरेण
परिग्रह्वतानाप्तकामेन निर्मितं दृष्टमिति तथाविधमेव चेतनं
कर्तारं साध्यत्रयं कार्यवहेतुः सिसाध्यिषितपुरुषमार्वज्ञासर्वेष्वर्यादिविपरीतसाधनात् विरुद्धः स्थात्। नचैतावता
सर्वानुमानोच्छेदप्रसङ्गः। लिङ्गिनि प्रमाणान्तरगोचरे लिङ्गबलोपस्थापिता विपरीतविभेषास्त्रमाणप्रतिह्नतगतयो हि
निवर्तन्ते। दृह तु, सक्तेतरप्रमाणाविषये लिङ्गिनि
निखिलजगित्रमाणचतुरे अन्वयव्यतिरकावगताविनाभावनियमा धर्माः सर्व एवाविभेषेण प्रसच्यन्ते। निवर्तकप्रमाणा-

<sup>\*</sup> जनानासिति ख॰।

<sup>†</sup> महीमहीधरेति ख॰ ग॰।

<sup>1-</sup>सन्धाने इति खः।

<sup>¶</sup> सार्वभ्रेति सर्वत्र प्रथते। सार्वज्ञेप्रति तु युक्तम्।

भावात् तथैवावतिष्ठन्ते। अत आगमादृते कथमीष्दरः मेत्यिति॥

अवाष्टः - सावयवलादेव जगतः कार्यलं न प्रत्याच्यातुं प्रकाते। भवन्ति च प्रयोगाः। विवादाध्यासितं सूभूधरादि कार्यं, सावयवत्वात् घटादिवत्। तथा, विवादाध्यासितमवनिजलिध-महीधरादि कार्यं, महत्वे सति क्रियावत्वात् घटादिवत्। तनु-भुवनादि कार्यं, महत्त्वे मित मूर्तत्वात् घटादिवदिति \*। सावयवेषु द्रव्येष्वदमेव क्रियते, नेतरदिति कार्यतस्य निया-मनं मावयवलातिरेकि रूपान्तरं नीपलभामहे। कार्यलप्रति-नियतं प्रकात्रियतं प्रकापादानादिविज्ञानलं चोपलभ्यत इति चेत्, न। कार्यवेनानुमितेऽपि विषये, ज्ञानयक्ती कार्यानु-मेये। श्रन्यचापि सावयलादिना कार्यलं ज्ञातमिति, ते च प्रतिपने एवेति न कश्चिदिशेषः ‡। तथा हि, घटमणि-कादिषु मिलतेषु कार्यलद्रभैनानुमितकर्रगततिर्माणप्रक्तिज्ञानः पुरुषोऽदृष्टपूर्वं विचित्रसन्निवेशं नरेन्द्रभवन्धालोक्यावयव-मनिवेगविगेषेण तस्य कार्यलं निश्चित्य, तदानीमेव कर्तुस्त-जज्ञानवैचित्रमनुमिनोति। त्रतस्तनुभुवनादेः कार्यले सिडे,

<sup>\*</sup> द्तीति ख-पुस्तके नीपलभ्यते।

<sup>†</sup> जान शिक्तार्था तुमेरे इति ख । अयुक्त में तत्।

<sup>‡</sup> विरोध दति ख॰।

श कतेष्वीत ख-प्रस्का न दश्यते।

<sup>§</sup> भ्वनिमिति ख॰, रा॰। असमीचीनिमिदं पाठानारम्।

सर्वसाचात्कारतिनर्भणादिनिपुणः कश्चित् पुरुषविश्रेषः \* सिध्यत्येव॥

किञ्च, सर्वचितनानां धर्माधर्मनिमित्तेऽपि सुखदुःखोपभोगे चेतनानिधिष्ठितयोस्तयो रचेतनयोः फलहेतुत्वानुपपत्तेः, सर्व-कर्मानुगुण् सर्वेफलपदानचतुरः किञ्चदास्त्रेयः । वर्धिकनानिधिष्ठतस्य वास्यादेरचेतनस्य देशकालाद्यनेकपरिकर्मित्रधाने-ऽपि यूपादिनिर्माणसाधनत्वादर्शनात्। बीजाङ्करादेः, पचान्त-भावेण् तैर्व्यभिचारापादनं श्रीत्रियवेतालानामनभिज्ञता-विजृिभ्तितम्। तत एव सुखादिभिर्व्यभिचारदर्शनवचनमपि तथैव॥

नच, लाघवेनोभयवादिसम्प्रतिपत्रचेत्रचानामेवेद्यमिध-ष्ठाद्यत्वकः युक्तम्। तेषां स्त्याव्यवित्तिवप्रक्षष्टद्येनायिकः-निययात्। दर्यनानुगुणैव हि सर्वत्र यिक्तकः प्रमाणान्तरतो न चेत्रच्चवदीख्यस्यायिकिनिययोऽस्ति। श्रतः प्रमाणान्तरतो न तत्सिद्यानुपपित्तः। समर्थकर्द्यपूर्वकः विनयतकार्यत्वहितुना सिध्यन्, स्वाभाविकसर्वार्थसाच्यात्कारतित्रयमनयिकसम्पत्र एव सिध्यति। यत्तु, अनैख्यीपादनेन धर्मविशेषविपरीतसाधनल-

<sup>\*</sup> पुरुष द्ति ख॰।

<sup>†</sup> तयीरिति न पठाते ख-प्राक्ते।

<sup>‡</sup> धर्मानुगुणिति ख॰।

<sup>¶</sup> आचेय र्ति ख०।

<sup>§</sup> पचान्तरभावेणिति ख०, ग०।

मुनीतं, तदनुमानवृत्तानिभिञ्चलिनवस्वनम्। सपचि\* सहदृष्टानां सर्वेषां कार्यस्याहेतुस्तानाञ्च धर्माणां लिङ्गिन्यप्राप्तेः। एतदुक्तं भवति। केनचित् किञ्चित् क्रियमाणं खोत्पत्तये कर्तुः खिनमाणमामर्थः खोपादानोपकरणज्ञानञ्चापेचते। नलन्या-सामर्थ्यमन्याज्ञानञ्च, हेतुलाभावात्। खिनमीणसामर्थ्यखो-पादानोपकरणज्ञानाभ्यामेव खोत्पत्तावुपपनायां सम्बन्धि-तया दर्भनमानेणाकिञ्चित्करस्यार्थान्तराज्ञानादेरहेतुल्वंक्ष्यायोगादिति॥

किञ्च, क्रियमाणवस्त्र व्यतिरिक्तार्था ज्ञानादिकं किं सर्व-विषयं क्रियोपयोगि, उत कतिपयविषयम्। न तावत् सर्व-विषयम्। निह कुलालादिः क्रियमाणव्यतिरिक्तं किमपि न शिवजानाति। नापि कतिपयविषयम्। सर्वेषु कर्षषु तत्तद-ज्ञानायक्त्यनियमेन सर्वेषामज्ञानादीनां व्यभिचारात्। अतः कार्यवस्थासाधकाना मनीष्यरतादीनां लिङ्गिन्यप्राप्तेरिति न विपरीतसाधनत्वम्। कुलालादीनां दण्डचक्राद्यधिष्ठानत्वं प्ररीर्व्य द्रारेण दृष्टमिति जगदुपादानीपकरणाधिष्ठानमीष्यरस्थाप्ररी-रस्थानुपपत्रमिति चेत्, न। संकल्पमात्रेणैव पर्यारीरगतस्त्रत-

<sup>\*</sup> खपचेणिति ख॰। अयुक्तीऽयं पाठः।

<sup>†</sup> अनुपपद्मायामिति ख॰। नितरामसमीचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> चेतुलाक लपनायीगादिति ख॰।

<sup>¶</sup> जानातीति ख॰।

<sup>§</sup> तत्तज्ञानामक्तानियमेनेति ख॰, ग॰। पाठीऽयं सम्यक् न हृद्यं स्प्रमि।

<sup>॥</sup> असाधनानामिति ग॰।

वितालगरलायपगम\*विनाग्रदर्भनात्। कथमगरीरखेखरस्य
परप्रवर्तनरूपः संकल्प इति चेत्। न ग्ररीरापेचः संकल्पः,
ग्ररीरस्य संकल्पद्देतुलाभावात्। मन एव हि संकल्पद्देतुः, तदस्युपगतमीखरेऽपि । कार्यलेनैव ज्ञानग्रक्तिवन्ननरोऽपि
प्राप्तलात्। मानसः संकल्पः सगरीरस्यैव—ग्ररीरस्यैव समनस्कलादिति चेत्। मनसो नित्यलेन देहापगमेऽपि मनसः
सङ्गावेनानैकान्तिकलात्। श्रतो विचित्रावयवसन्निवेग्रविग्रेषतनुभुवनादिकार्यनिर्माणे पुर्ण्यपापपरवगः परिमितग्रक्तिज्ञानः
चेत्रज्ञो न प्रभवतीति निखलभुवननिर्माणचतुरोऽचिन्त्यापरिमितज्ञानग्रत्येख्याऽग्ररोरः संकल्पमात्रसाधनः परिनित्यन्नानन्तविस्तारविचित्ररचनप्रपञ्चः पुरुषविग्रेष ईश्वरोऽनुमानेन
सिध्यति। श्रतः प्रमाणान्तरावसेयलात् ब्रह्मणो, नैतदाक्यं ब्रह्म
प्रतिपाद्यति॥

किञ्च, ग्रत्यन्तिमत्त्रयोरेव म्हडू व्यक्तुलालयोर्निमत्तोपादानल-दर्भनेनाकाग्रादेनिर्वयवद्रव्यस्य कार्यत्वानुपपत्या च नैकमेव ब्रह्म समस्य जगतो निमित्तमुपादानञ्च प्रतिपादियतुं प्रक्रोतीति॥

एवं प्राप्ते ब्रूमः। यथीत्तलचणं ब्रह्म जगज्जनादिवाकां बीधयत्येव। कुतः, श्रास्त्रेकप्रमाणकत्वात् ब्रह्मणः। यदुक्तं, साव-

<sup>\*</sup> चवगमिति कः। चपगमिवनः श्रदर्शनादित्यं शः ख-पुत्तके पतित इति ज्ञेयम्।
† कथमशरीरस्थेत्यादिरीश्वरिंऽपीत्यन्तः पाठः ख-ग-पुत्तकयी िं विकरप्रमादात्
पतित इवाभाति।

<sup>‡</sup> साधनेति ग-पुसके नीपसम्यते।

यवलादिना कार्य सर्व जगत्, कार्यच तदुचितकर्ह विशेषपूर्वकं दृष्टमिति निखिलजगित्रमाण्कतदुपादानीपकरणवेदनचतुरः किश्वदनुमेय इति। तद्युक्तम्। महीमहाणवादीनां काय-स्वेऽपि एकदैवैकेन निर्मिता इखन प्रमाणाभावात्। न चैकस्य घटस्वेव सर्वेषामेकं कार्यत्वं, येनैकदैवैकः कर्ता स्यात्। पृथग्-भूतेषु नार्येषु कालभेदकढभेदद्भेनेन कढेकालैक्यनियमाभा-वात् । न च चेत्रज्ञानां विचित्रजगित्रमीणा्यस्या कार्यत-बलेन तदतिरिक्तकल्पनायामनेककल्पनानुपपत्ते खेक एव कर्ता भवितुमईति। चेत्रज्ञानामेवीपचितपुख्यविश्रेषाणामपि शक्ति-वैचियदर्भनेन, तेषामेवातिश्रयिता । इष्टसमावन्या च तत्तिहल-चणकाय हेतुलसमावात्, तदतिरिक्तात्यन्ता दृष्ट \* \* पुरुषकत्यना-नुपपत्ते थ । नच युगपत्सर्वीच्छितिः सर्वीत्पत्ति भ प्रमाणपद-वीमधिरोहतः। श्रद्भनात्, क्रमेणैवोत्पत्तिविनाग्रद्भनाच। कार्यत्वेन सर्वीत्पत्तिविनाययोः कल्पामानयोद्धीनानुगुष्येन नल्पनायामपि विरोधाभावाच। त्रतो बहिमदेननदेनते साध्ये, कार्यत्वस्य गंत्रानेकान्यं, पचस्याप्रसिद्धविशेष्णत्वं,

<sup>\*</sup> निर्माणिमिति ख०। अयुक्तमेतत्।

<sup>†</sup> महोमहोधरादीनामिति ख॰।

<sup>‡</sup> नियमादर्भनादिति ग०।

<sup>¶</sup> निर्माण्यत्रीत्रति ख॰, ग॰। चयुत्तमेतत्।

<sup>§</sup> विशेषाणामिति ग०।

<sup>॥</sup> अतिशयतादृश्यसभावनया चेति ख॰। नितरामसभीचीनमिदं पाठामारम्।

<sup>\*\*</sup> तद्तिरित्तादृष्टेति खः।

<sup>†</sup> च नैकानोति कः। च युक्तीश्यं पाठः।

साध्यविकलता च दृष्टान्तस्य। सर्वनिर्माणचतुरस्यैकस्याप्रसिद्धः। बुद्धिमत्कर्त्वकलमाचे सिद्धसाध्यता\*। सार्वज्ञासर्वप्राक्तियुक्तस्य कस्यचिदेकस्य साधकिमदं कायलं किं युगपदुत्पयामानसर्ववस्तुगतम्, खत कमेणीत्पद्यमानसर्ववस्तुगतम्। युगपदुत्पद्यमानसर्ववस्तुगतले कार्यलस्यासिद्धिता। क्रमेणीत्पद्यमानसर्ववस्तुगतलेऽनिककर्षकलसाधनादिरद्वता। अताप्येककर्षकलसाधने
प्रत्यचानुमानविरोधय। प्रास्वविरोधय, कुम्भकारो जायते,
रथकारो जायत द्रत्यादि अवणात्॥

त्रिप च, सर्वेषां कार्याणां ग्ररीरादीनां सत्तादिगुणकार्यक्षपसखायन्यदर्भनेन सत्त्वादिमूललमवग्र्यमात्र्यणीयम्। कार्यवैचित्र्यहेतुम्हताः कारणगता विभिषाः सत्त्वाद्यः। तेषां कार्याणां
तम्बूललापादनं तद्युक्तपुरुषान्तः करणविकारद्वारेण। पुरुषस्य च
तद्यागः कममूल दति कार्यविभिषारभायेव ज्ञानमित्रवित् कर्तुः
कर्मसम्बन्धः कार्यहेतुल्लेनवावग्र्यात्र्ययणीयः, ज्ञानमित्रविच्यस्य
कर्ममूललात्। द्रच्छायाः कार्यारभहेतुलेऽपि विषयविभिषविभिषितायासस्याः सत्त्वादिमूल्लेन कर्मसम्बन्धोऽवर्जनीयः।
त्रतः चेत्रज्ञा एव कर्तारो, न तद्दिलच्चणः कश्चिद्रनुमानात्
सिध्यति। भवन्ति च प्रयोगाः। तनुभुवनादि चेत्रज्ञकर्वकं
कार्यलाद्वटाद्वत्। द्रेष्टरः कर्ता न भवति, प्रयोजनभून्यलान्
सुक्तवत्। द्रेष्टरः कर्ता न भवत्व, तद्ददेव॥

<sup>\*</sup> सिद्धसाधनतेति ग०।

<sup>†</sup> रवकारचेत्यादीति ख॰।

<sup>‡</sup> कारणमाः सच्चादयी विशेषा द्ति ख॰।

नच, चेत्रज्ञानां खग्ररीराधिष्ठाने व्यभिचारः, तदाप्यनादेः सूत्त्रगरीरस्य सद्भावात्। विमतिविषयः काली न लीकगून्यः, काललादर्तमानकालवत्। श्रपि च, किमी खरः सग्ररीरीऽपरीरी वा कार्यं करोति। न तावदश्ररीरः, तस्य कर्त्वानुपल्छेः \*। मानसान्यपि कार्याणि समरीरस्यैव भवन्ति । मनसी नित्यले-ऽप्ययरीरेषु मुक्तेषु तत्कार्यादर्भनात्। नापि समरीरः, विकल्पा-सहलात्। तच गरीरं किं नित्यमनित्यं वा। न ताविन्तत्यं, सावयवस्य तस्य नित्यत्वेन जगतोऽपि नित्यत्वाविरोधादीस्वरा-सिडे:। नायनित्यं, तदातिरिक्तस्य तच्छरीरहेतोस्तदानीम-भावात्। खयमेव हेतुरिति चेत्, न। अग्रारीरस्य तदयोगात्। अन्येन यरीरेण सपरीर इति चेत्, न। अनवस्थानात्। स किं सव्यापारी, निर्व्यापारी वा। अभरीरलादेव न सव्यापार:। नापि निर्यापारः कार्यं करोति, मुक्तात्मवत्। कार्यं जगदि-च्छामाच्यापार्कां किमित्यं चमाने पचसाप्रसिद्धविशेषणत्वं, दृष्टान्तस्य च साध्यहीनता। अतो दर्भनानु होने खरानुमानं द्र्यनानुगुख्यपराहतमिति शास्त्रै कप्रमाणकः पर्ब्रह्मभूतः सर्वेखरेखरः‡ पुरुषोत्तमः। ग्रास्त्रन्तु, सक्तेतरप्रमाणपरि-दृष्टसमस्तवसुविसजातीयं साव ज्ञासत्यसङ्गल्पलादिमित्रानव-धिकातिश्रयापरिमितोदारगुणसागरं धिनिखिलहेयप्रत्यनीकखरूपं

चम्रीरकार्यानुपच्छेरिति ख॰।

<sup>†</sup> मुज्ञवदिति ख॰।

<sup>‡</sup> सर्वेश्वर इति ख॰।

<sup>§</sup> अखिलेति ग॰।

प्रतिपाद्यतोति न प्रमाणान्तराविसतवस्तुमाधम्यप्रयुक्तदोषगन्धप्रसङ्गः। यत्तु, निमित्तोपादान्योरैक्यमाकाश्रादेनिरवयवस्य
द्रव्यस्य\* कार्यत्वचानुपत्रस्मश्रक्यप्रतिपादनमित्युक्तं, तद्रष्यविक्षंमिति, प्रकृतिस प्रतिचादृष्टान्तानुपरोधात्, न वियद्
खुतेरित्यत्र प्रतिपाद्यिष्यते। अतः प्रमाणान्तरागोचरत्वेन
शास्त्रकविषयत्वात्, यतो वा द्रमानीत्यादिवाक्यंमृक्तलचणं
ब्रह्म प्रतिपाद्यतीति सिष्म्॥

ययपि प्रमाणान्तरागीचरं ब्रह्म, तथापि प्रवृत्तिनिवृत्ति-§परत्वाभावेन सिड्रक्षं ब्रह्म न शास्तं बोधयतीत्यायङ्गाइ—

## तत्तुं समन्वयात्॥ ४॥

(क) प्रसक्तायक्षानिवृत्त्यर्थः 'तु'यब्दः । 'तत्' यास्त्रप्रमाण-कलं ब्रह्मणः सम्भवत्येव । कृतः । 'समन्वयात्' पुरुषार्थतयान्वयः समन्वयः । परमपुरुषार्थस्तस्य ब्रह्मणीऽभिषेयतयान्वयात् । एवमेव समन्वितो ह्यौपनिषदः पदसमुदायः—यतो वा दमानि

<sup>(</sup>क) विषयः स्मुट रव। ब्रह्मणः प्रास्त्रेकप्रमाणकालं सम्भवति न वेति संप्रयः। श्रथ विचार्यत्वे तद्र सम्भवतीति पूर्वपद्यः। कस्मात्, प्रवित्तिच्यान्वयविरिष्टिणो ब्रह्मणः सरूपेणापुरुष्ठार्थेत्वात्। तथाच, प्रवित्तिपराणां सन्दर्भाणामेव प्रास्त्रत्म्। उत्तं हि श्रभियुत्तेः।

<sup>\*</sup> द्रवासीति पदं ग-पुसके नीपसम्यते।

<sup>†</sup> तद्विबद्धमिति ख॰। तद्पि विबद्धमिति कः। अयुक्तमेतत्।

<sup>‡</sup> इमानि भूतानीत्यादिवाक्यमिति ख॰। इमानीति वाक्यमिति ग॰।

<sup>§</sup> प्रष्टितिनिमित्तपरत्वाभावेनिति ख॰। असमीचीनमेतत्।

श भूतस्येविति ग०।

भूतानि जायन्ते। सदेव सोम्येदमय त्रासीत्। एकमेवाहिती-यम्। तदैचत बहु खां प्रजायेयेति। तत्तेजोऽस्जत। ब्रह्म वा ददमेकमेवाय त्रासीत्। आत्मा वा ददमेक एवाय आसीत्। तस्मादा एतसादात्मन त्राकायः सम्भूतः। एको ह वै नारायण त्रासीत्। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म। श्रानन्दी ब्रह्मेत्येवमादिः।

न च, खुत्पत्तिसिड \*परिनिष्यत्रवसुप्रतिपादनसमर्थानां पद-समुदायानामखिलजगदुत्पत्तिविना प्रहेतुस्ता शेषदीषप्रत्यनीका-

प्रवित्तर्वा निर्वात्वर्वा निर्मेश स्वतंत्रे ना । पुंसां येनीपदिग्रेत तच्छास्तमिभिधीयते । यावत् खलु प्रमादृणां प्रवतंनिवर्तने । प्रव्दा न कुर्वते तावत्र निरालाङ्गनोधनमिति ॥ प्राम्हस्य खलु पुरुषार्थाव-नोधित्वेन प्रामाण्यात्, सम्यपि मोचसाधनत्रस्मथ्यानपरत्वे त्रस्मणः तद्भानिवधानासम्भवात् न त्रस्मद्भावे तस्य तात्पर्यमित्यतो त्रस्मणः प्रास्त्रेतप्रमाणकात् न सम्भवतीति । राद्धान्तस्त, त्रस्मणः प्रास्त्रेतप्रमाणकावे सम्भवति । कुतः, खनवधिकातिप्रयानन्दस्वरूपत्रस्चानस्य निर्दात-प्रयपुरुषार्थतात्, खितप्रयातगुणपिद्यपुत्रादिजीवनद्यानवदिति । किञ्च, खानन्दोरयं त्रस्त, यदेष खाकाण्य धानन्दो न स्थात् । यतो वाचो निवतंन्ते खप्राप्य मनसा सह । खानन्दं त्रस्त्रणो विद्यानिस्थेवमादिभिरन-विध्वतिप्रयानन्दस्वरूपं त्रस्त प्रतिपाद्यते । खतः खलु त्रस्न स्वेन प्ररेण वा स्वनुभूयमानं निर्दात्रप्रयानन्दस्वरूपमेवेति तत्प्रतिपादनपरस्थेव साचात् पुरुषार्थतान्वयः । प्रवत्तिनिर्वत्तिपरस्य तु तत्साध्यप्रवसम्बन्धात् तदन्वय रति ॥१११ । स्वश्व ॥

स्चार्यस्त । 'तु'ग्रब्दः प्रसन्ताग्रङ्गानिरसनार्थः । पुरुषार्थतया अन्वयः

<sup>\*</sup> व्युन्पत्तिसिद्धापरिनिष्यद्वेति ग०। लिपिकरप्रमाद एवा व बीजम्।

परिमितोदारगुणसागरानविधकातिशयानन्दस्कृषे ब्रह्मणि समन्वितानां प्रवृत्तिनिवृत्तिकृपप्रयोजनिवरहादन्यपरत्वं, स्व-विषयाववोधपयवसायित्वात् सर्वप्रमाणानाम्। न च प्रयोजना-गुगुणा प्रमाणप्रवृत्तिः । प्रयोजनं हि प्रमाणानुगुण्म्। न च प्रवृत्ति निवृत्त्यन्वयविरहिणः प्रयोजनशून्यत्वं, पुरुषार्थान्वय-प्रतोतेः। तथा, स्वरूपपरेष्विष, पुत्रस्ते जातो, नायं सपे द्रत्या-दिषु हर्षभयनिवृत्तिकृपप्रयोजनवन्त्वं दृष्टम्॥

अवाह—न वेदान्तवाक्यानि ब्रह्म प्रतिपादयन्ति। प्रवृत्ति-निवृत्त्यन्वयिवरिहिणः प्रास्त्रस्थानर्थक्यात्। यद्यपि प्रत्यचादीनि वस्तुयायाक्ष्माववोधि पर्यवस्यन्ति, तथापि प्रास्तं प्रयोजन-पर्यवसाय्येव। निह लोकविद्योः प्रयोजनरिह्तस्य कस्य-चिद्रिप वाक्यस्य प्रयोग उपलब्धचरः। न च, किञ्चिष्ययोजन-मनुद्दिस्य वाक्यप्रयोगः श्रवणं वा सभावति। तच्च प्रयोजनं प्रवृत्ति-निवृत्तिसाधिष्टानिष्टप्राप्तिपरिहाराक्षकमुपलब्धम्। अर्थार्थौ राजकुलं गच्छेत्। मन्दाग्निनीम्बु पिवेत्। स्वगकामो यजेत। न कलञ्जं भच्चयेदित्यादिषु॥

'समन्वयः'। तसात् पुरुषार्थवेनाभिधेयतया अन्वयात् 'तत्' पूर्वस्वोदितं ब्रह्मणः प्रास्त्रयोनित्वमुपपन्नतरमिति निरवद्यं निखिनजगदेननारणं सक्षेण गुणैविभूत्या वा अनवधिनातिप्रयानन्दरूपं परं ब्रह्म वेदान्ताः वेदनतया प्रतिपादयन्ते प्रवेति स्थिरी क्षतम् ॥ ॥

<sup>\*</sup> अन्यपरलिमत्यादिः प्रमाणप्रवित्तिरित्यनाः सन्दर्भः गं-प्रसाके पतित् इति जीयम्।
† अनुपल्यवर इति सन्दर्भविषद्धं पठित ख-प्रसाकम्।

यत्पुनः, सिडवसुपरेष्विप, पुत्रसे जाती, नायं सपीं, रज्नुरेषेत्यादिषु हर्षभयादिनिवृत्तिरूपपुरुषार्थान्वयो दृष्ट द्रत्युक्तम्। तत्न, किं पुत्रजन्माद्यर्थात् पुरुषार्थावाप्तिः, उत तज्ज्ञानादिति विवेचनोयम्। सतोऽप्यर्थस्याज्ञातस्यापुरुषार्थ-त्वेन तज्ज्ञानादिति चेत्, तर्ज्ञसत्यप्यर्थे ज्ञानादेव पुरुषार्थः \* सिध्यतोत्वर्थेपरत्वाभावेन प्रयोजनपर्यवसायिनोऽपि श्रास्तस्य नार्थेसद्भावे प्रामाण्यम् । तस्मात् सर्वत्र प्रवृत्तिनिवृत्तिपरत्वेन ज्ञानपर्वेन वा । प्रयोजनपर्यवसानिमिति कस्यापि वाक्यस्य परिनिष्यने वस्तुनि तात्पर्यसम्भवात् न वेदान्ताः परिनिष्यनं बद्धा प्रतिपादयन्ति ॥

त्रत कश्चिदा चन्वेदान्तवाक्यान्यिप कार्यपरतयेव ब्रह्मणि प्रमाणभावमनुभवन्ति। कयं निष्पृपञ्चमित्तियं ज्ञानकरसं ब्रह्म अनाद्यविद्यया सप्रपञ्चतया प्रतीयमानं निष्पृपञ्चं कुर्यादिति। ब्रह्मणः प्रपञ्चवित्तयद्वारेण विधिविषयत्वमिति कोऽसी द्रष्ट्रुं दृश्यरूपप्रपञ्चवित्तयद्वारेण साध्यज्ञानेकरसब्रह्म-विषयो विधिः, न दृष्टे दृष्टारं प्रयः, न मतिमन्तारं मन्वीधा

<sup>\*</sup> पुरुषार्थसिद्वादिति ख॰। खपपाठीऽयम्।

<sup>†</sup> प्रावल्यिमिति ख॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> प्रयोजनपर्यवसायिनीऽपोत्यादिर्ज्ञानपरलेन वेत्यनः सन्दर्भः ग-पुस्रके लिपिकर-प्रमादात् पतित इति ज्ञीयम्।

श तस्यापीति ख०, ग०।

<sup>§</sup> दशेति ख॰। अयुक्तमेतत्।

इत्येवमादिः। द्रष्टृहम्यभेदशून्यं दिश्चमात्रं ब्रह्म कुर्यादित्यर्थः। स्वतः सिष्ठस्यापि ब्रह्मणो निष्पुपच्चतारूपेण साध्यत्वमिविर्षड-मिति॥

तद्युक्तम्। नियोगक्षवाच्यायवादिना हि नियोगो, नियो-च्यविशेषणं, विषयः, करणम्, इतिकातेव्यता, प्रयोक्ता च वक्तव्याः।। तत हि ‡नियोज्यविशेषणमनुपादेयम्। तच निमित्तं, फलमिति दिधा। अत किं नियोज्यविशेषणम्। तच किं निमित्तं, फलं वैति विवेचनीयम्। ब्रह्मखरूपयायात्यानुभव इति चेत् , तर्हि न तिन्निमत्तं, जीवनादिवद्स्यासिडलात्। निमित्तले च तस्य नित्यत्वेनापवगीत्तरकालमपि जीवननिमित्ताग्निहीत्रादिवित्रत्यं तदिषयानुष्ठानप्रसङ्गः। नापि फलं, नैयोगिकफललेन स्वर्गा-दिवदनित्यत्वप्रसङ्गात्। कथात्र नियोगविषयः। ब्रह्मविति चेत्, न। तस्य नित्यत्वेनाभव्यक्पतात्। अभावायताच निष्पृपचं ब्रह्म साध्यमिति चेत्, साध्यत्वेऽपि फललमेव। अभावार्थतान विधिविषयतम्। साध्यतञ्च कस्य। किं ब्रह्मण, उत प्रपञ्चनिवृत्तेः। न तावदब्रह्मणः, सिद्धलादनित्यलप्रसत्तेश्व। अय प्रपञ्चनिवृत्तेः, न तर्हि ब्रह्मणः साध्यत्वम्। प्रपञ्चनिव्यत्तिरेव विधिविषय इति चेत्, न। तस्याः फललेन विधिविषयलायोगात्। प्रपचनिष्टत्ति-

<sup>\*</sup> विनियोगेति ख॰।

<sup>†</sup> इतिकर्तयता प्रयोक्तयेति ख॰।

<sup>‡</sup> प्रयोज्यविशेषणमिति ग०।

<sup>¶ —</sup>यायात्मत्रानुभवसेत्रियोच्यविशेषण्मिति ग०।

रेव हि मोच:। सच फलम्। अस्य च नियोगविषयले, नियोगात् प्रपच्चनिव्वत्तिः, प्रपच्चनिव्वत्या नियोग दतीतरे-तराश्रयत्वम्॥

श्रीप च, किं निवर्तनीयः प्रपच्चा मिथ्यारूपः, सत्यो वा।
मिथ्यारूपत्वे ज्ञाननिवर्त्यत्वादेव नियोगेन ॥ नियोगेन प्रयोजनम्। नियोगस्त निवर्तकच्चानमुत्याद्य तद्दारेण प्रपच्चस्य निवतंक दति चेत्, तत् स्वाक्यादेव जातिमितिन नियोगेन प्रयोजनम्। वाक्यार्थज्ञानादेव ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य कृत्सस्य मिथ्याभृतस्य प्रपच्चस्य वाधितत्वात्, सपरिकरस्य नियोगस्यासिदिच्चाः
प्रपच्चस्य निवर्तको नियोगः किं ब्रह्मस्वरूपमेव, उत तद्यतिरिक्तः। यदि ब्रह्मस्वरूपमेव निवर्तकं, नित्यतयाः निवर्त्यप्रचसज्ञाव एव न सभावति। नित्यत्वेन च नियोगस्य विषयानुष्ठानसाध्यत्वच्च न घटते। श्रय ब्रह्मस्वरूपव्यतिरिक्तः, तस्य
कत्सप्रपच्छानिवृत्तिरूपविषयानुष्ठानसाध्यत्वेन प्रयोका च न
दृष्टा दत्याश्रयाभावादसिद्धः। प्रपच्चनिवृत्तिरूपविषयानुष्ठानेनेव ब्रह्मस्वरूपव्यतिरिक्तस्य क्षत्सस्य निवृत्तत्वात्, न नियोगनिव्याद्यं मोचात्यं फलम्॥

<sup>\*</sup> नियोगलेनेति ग०।

<sup>†</sup> अमिद्वेदीत ग०।

<sup>‡</sup> निवर्तक नित्यतयेति ख०, ग०। पाठीऽघं नासाम्यं रीचते।

<sup>¶</sup> नित्यले चेति ग०।

<sup>§</sup> प्रपञ्चलित ग०।

<sup>॥</sup> प्रयोक्ताच नष्ट इति ख॰। अयुक्तमेतन्।

कतस्य च † करणत्वायोगात् न करणत्वम् । कथिमितिकत्व्यता-भाव इति चेत्, इत्यमस्वेतिकत्व्यता भावक्ष्पा, अभावक्ष्पा वा ‡ । भावक्षपा च करणपरौरिनिष्यत्तितदनुग्रहकार्यभेद-भिना । उभयविधा च न सम्भवति । न हि सुद्रराभिधातादि-वत् कत्स्वप्रपञ्चनिवर्तकः कोऽपि दृष्यत इति दृष्टार्यो न सम्भ-वति । नापि निष्यनस्य करणस्य कार्योत्पत्तावनुग्रहः सम्भ-वति । अनुग्राहकांग्रसद्वावेन क्षतस्प्रपञ्चनिवृत्तिक्पकरण-स्वक्ष्पासिद्धः । ब्रह्मणोऽहितोयत्वज्ञानं प्रपञ्चनिवृत्तिक्पकरण-प्ररोरं निष्पाद्यतीति चेत्, तेनेव प्रपञ्चनिवृत्तिक्पो मोद्यः सिंद इति न करणादिनिष्पाद्यमविष्यति इति पूर्वमेवोक्तम् । अभावक्षयते चाभावत्वादेव न करणप्ररोरं निष्पाद्यति । नाष्यनुग्रहणम् । अतो निष्पुपञ्चब्रह्मविष्यो विधिर्न सम्भवति ॥

त्राचीऽप्याह—यद्यपि वेदान्तवाकानां न परिनिष्पत्रब्रह्म-स्वरूपपरतया प्रामार्खं, तथापि ब्रह्मस्वरूपं सिध्ययेव। कुतः, ध्यानविधिसामर्थात्। एवमेव हि इसमामनन्ति। श्राका वा श्रदे दृष्ट्यः श्रोतयो मन्तयो निद्ध्यासितयः। य श्राकाऽ-

<sup>\*</sup> प्रसङ्गिति ग०। असमीचीनमेतत्।

<sup>†</sup> अनुपकरणलायोगादिति ख॰। लिपिकरप्रमाद एराच वीजम्।

<sup>‡</sup> अभावक्या वेति पाठः ख-पुलको पतित इत्यवधेयम्।

९ च्यभावादेवेति ख॰। च्यमगीचीनमेतत्।

६ एवमेव समामननीति ग०।

पहतपामा। सोऽन्वेष्ट्यः स विजिज्ञासितयः। श्रात्मेत्ये-वीपासीत। श्रात्मानमेव लीकमुपासीतिति। श्रत्न ध्यानिषयी हि नियोगः , स्वविषयभूतं ध्यानं धेर्येकनिरूपणीयमिति ध्यमाचिपति। स च ध्येयः स्ववाक्यनिर्दिष्ट श्रात्मा। स किरूप दत्यपेचायां तत्स्वरूपविशेषसमपणदारेण, सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्म, सदेव सोम्येदमय श्रासीत्, ंएकमेवाहितीय-मित्येवमादीनां वाक्यानां ध्यानिविधिशेषतया । प्रामाण्य-मिति विधिविषयभूतध्यानश्ररीरानुप्रविष्टब्रह्मस्करूपेऽपि तात्-पर्यमस्थेव। श्रत एकमेवाहितीयं, तत् सत्यं, स श्रात्मा, नेह नानास्ति किञ्च निय्येवमादिभित्रेह्मस्करपेनकमेव सत्यं, तद्यति-रिक्तं सर्वं मिष्येत्यवगम्यते॥

प्रत्यचादिभिभेदावलिका च कर्मणास्त्रेण भेदः प्रती-यते। भेदाभेदयोः परस्परिवरीधे सित, अनाद्यविद्यासूललेनापि भेदप्रतीत्युपपत्तरभेद एव परमार्थे द्रित निश्चीयते। तर्च, ब्रह्मध्यानियोगेन तत्साचात्कारफलेन निरस्तसमस्ताविद्या-क्रतविविधभेदादितीयज्ञानैकरसब्रह्मभावरूपो मोचः प्राप्यते। न च, वाक्यार्यज्ञानमाच्ण ह ब्रह्मभावसिद्धः, अनुपलक्षे-

<sup>\*</sup> खिवषययोग इत्यधिकं पश्चते ख-पुस्तके।

<sup>†</sup> एक मेवा दितीय मिति ग-पुक्त के नीप लभ्यते।

<sup>‡</sup> ध्यानविधिविशेषणतयेति ख॰।

प ब्रह्मभेदावलिंग्वनेति ग०।

<sup>§</sup> वाक्यादाक्यार्यज्ञानमाचेणेति ग०।

विविधभेददर्भनानुवन्ते ॥ तथा सति, अवणादिविधान-मनर्थकं स्थात्॥

अयोचित—रज्रोषा न सर्प इत्युपदेशेन सर्पभयनिवृत्ति-दर्शनात्, रज्ञ्सर्पवत् बन्धस्य च मिष्यारूपत्वेन ज्ञानबाध्यतया तस्य वाक्यजन्यज्ञानेनैव निवृत्तिर्युक्ता, न नियोगेन। नियोग-साध्यत्वे मोचस्यानित्यत्वं स्थात्, स्वर्गोदिवत्। मोचस्य नित्यत्वं हि सर्ववादिसम्पृतिपत्रम्॥

किञ्च, धर्माधर्मयोः फलहेत्वं खफलानुभवानुगुण\*ग्रीरोत्पादनहारेणिति ब्रह्मादिस्थावरान्तचतुर्विधग्ररीरसम्बद्धपसंसारफललमवर्जनीयम्। तस्मान्न धर्मसाधिम मोचः। तथा च
श्रुतिः, न ह वै सग्ररीरस्थ । सतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति ।
श्रुगरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये सृग्रत द्रत्यग्ररीरत्वरूपे मोचे
धर्माधर्मसाध्यप्रियाप्रियविरह्यवणात्, न धर्मसाध्यमग्ररीत्वसिति विद्यायते ‡। न च नियोगविशेषसाध्यफलविशेषवत्
ध्याननियोगसाध्यमग्ररीरत्वम्, श्रुगरीरत्वस्य खरूपलेनासाध्यत्वात्। यथाद्यः श्रुतयः—

अगरोरं गरीरेष्वनवस्थेनष्ववस्थितम्। महान्तं विभुमात्मानं मला धीरो न गोचिति॥

<sup>\*</sup> सकलानुभवानुम्याति ग०। अग्रद्दमेतत्।

<sup>†</sup> शरीरस्य सत इति ग०। अपपाठीऽयम्।

<sup>‡</sup> ज्ञायत द्रति ख०, ग०।

श्रपाणी ह्यमनाः ग्रभोऽसङ्गो ह्ययं पुरुष \* द्रत्याद्याः । श्रती-ऽग्ररीरत्वरूपो मोन्ना नित्य द्रति न धर्माधर्मसाध्यः । तथा च श्रतिः †, श्रन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रासात्वतात्, श्रन्यत्र भूतात् भव्याच यत् पश्चसि तद्ददिति ‡॥

श्राप च, उत्पत्तिप्राप्तिविक्तितसंकृतिरूपेण चतुर्विधं हि साध्यतं मोचस्य न सम्भवित। न तावदुत्पाद्यः, मोचस्य ब्रह्मखरूपलेन नित्यतात्। नापि प्राप्यः, श्रामखरूपलेन ब्रह्मणो नित्यप्राप्ततात्। नापि विकार्यः, दथ्यादिवदनित्यत-प्रसङ्गात्। नापि संस्कार्यः, संस्कारो हि दोषापनयनेन वा गुणाधानेन वा साध्यति। न तावदीषापनयनेन, नित्यश्रद्यतात् ब्रह्मणः। नाप्यतिश्रयाधानेन श्रनाधियातिश्रयस्कृपत्वात् । नित्यनिविकारत्वेन स्वाश्रयायाः पराश्रयायास्य क्रियाया श्रविषयतया, न १निधर्षणेनादश्रीदिवदपि संस्कायतम्। न च देदस्यया स्नानादिकियया श्रामा संस्क्रियते। किन्त्वविद्या-ग्रहोतस्त्सङ्गतोऽइं-कर्ता। तत्फलानुभवोऽपि । तस्यैव। न

<sup>\*</sup> पुरुष इति ख॰।

<sup>†</sup> अुतय द्ति ख ।

<sup>‡</sup> तदेतीति ख॰। तद्दवेतीति ग॰। उभयचैत असाम्प्रदायिकः पाठ उपलभ्यते।

नानाधेयातिशयसक्यलादिति सः । अनादेयातिशयसक्पलादिति गः ।
 अभयवैव परिदृश्यमानः पाठभेदः नितरामसभीचीनतया प्रतिभाति ।

६ निष्कार्पणेनेति खः। विघर्पणेनेति गः।

<sup>॥</sup> तत्रफलानुभावीऽपीति ख॰।

चाइं-कतवाला, तत्साचित्वात्। तथा च मन्त्रवर्णः—
तयोरन्यः पिणलं खाइत्यनश्रवन्योऽभिचाकशीति।
श्रात्मेन्द्रियमनीयृक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषणः।

एको देव: सर्वभृतेषु गृढ़:
सर्वव्यापो सर्वभृतान्तरात्मा।
कर्माध्यचः सर्वभृताधिवासः
साची चेता केवलो निर्गुण्य॥
सपयेगाच्छ्क मकायमत्रणमस्नाविरं शुद्रमपापविद्रम्।

कियमनी वी। इति चाविद्याग्रहीतादहं-कर्तुरात्मनः स्वरूपमना घेया तिश्रयं ‡ नित्यश्रद्धं निर्विकारं निष्कृष्यते। तस्मा-दात्मस्वरूपत्वेन न साधारी मोचः। यद्येवं, किं वाक्यार्थज्ञानेन क्रियत इति चेत्, मोचप्रतिबन्धनिष्ठत्तिमा चिमिति ब्रूमः। तया च श्रुतयः—लं हि नः पिता, योऽस्माक्म विद्यायाः परं पारं तारयसि। श्रुतं ह्येवमेव भगवदृश्रेभ्यः, तरित श्रोक्म मान्मविद्यायाः परं पारं तारयसि। श्रुतं ह्येवमेव भगवदृश्रेभ्यः, तरित श्रोक्म मान्मविद्यायाः परं तारयसि। सोऽहं भगवः श्रोचािम, तं मां भगवां च्छोकस्य पारं तारयतु। तस्मै मदितकषायाय तमसः पारं दर्शयित भगवान् सनत्कुमार दत्याद्याः। तस्मा वित्यस्थैव मोचस्य

<sup>\*</sup> शुक्तिमिति ख०।

<sup>†</sup> अखाविरिमिति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> चनाधेर्यातिश्यमिति ग०। चयुक्तमेतत्।

प्रतिबन्धनिष्टित्तिवीक्यार्थे ज्ञानेन क्रियते। क्ष्म वेद ब्रह्मैव साध्यापि प्रध्नंसाभावरूपा न विनम्प्यति। ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति, तमेव विदित्वातिमृत्युमेतीत्यादिवचनं, मोचस्य वेदनानन्तराभावितां प्रतिपाद्यत्रियोगव्यवधानतां प्रतिरुष्टि । न च, विदित्रियाक्यमत्तेन ध्यानिक्रयाक्यमत्तेन वा कार्यानुप्रविमः, उभयक्रमंत्वप्रतिषेधात्। श्रन्यदेव तिहिद्ता-द्योऽविदितादिष, येनेदं सवें विजानाति, तत् केन विजानी-यादिति। तदेव ब्रह्म त्वं विज्ञानाति, तत् केन विजानी-यादिति। तदेव ब्रह्म त्वं विषयत्वम्। श्रविद्यापरिकल्यितभेद-निष्टित्तिपरत्वात् भाखस्य। न चीदन्तया ब्रह्म विषयीकरोति पाखम्। श्रिष त्वविषयं प्रत्यगात्मस्करूपं § प्रतिपादयद-वियाकल्यितज्ञाढज्ञेयज्ञानविभागं निवर्तयति। तथा च भास्तम्—न दृष्टेदेष्टारं प्रस्थेनं मते वित्यविमादि॥

न च, ज्ञानादेव बस्धनिहत्ति रित श्रवणादिविध्यानर्थक्यम्। खभावपवत्तसक्तेतरविकल्पविमुखीकरणद्वारेण वाक्यार्थाव-गतिहेतुत्वात्तेषाम्। न च ज्ञानमानाद्वस्थनिवृत्तिर्न दृष्टेति वाच्यम्। बस्यस्य मिथ्यारूपत्वेन ज्ञानोत्तरकालं स्थित्यनुपपत्तेः। श्रत एव न ग्ररीरपातादूर्ध्वमेव बस्धनिवृत्तिदिति वक्तुं युक्तम्।

<sup>\*</sup> निष्टतिस्ति ग॰। पाठीऽयं नास्त्रभं रीचते।

<sup>†</sup> वेद्नान्तर्भावितामिति ख॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> निर्विषयवचनिमिति ख॰।

<sup>§</sup> प्रतिपाद्यतीति खः। म्बक्ष्पेण प्रतिपाद्यतीति गः। चयुत्तभेतत्।

न न मतेरित्यं शः खचिक्रितपुर्वि नीपलभ्यते।

न हि मिथ्यारूपसर्पभयनिवृत्तिः रज्जुयायात्यज्ञानातिरेकेण सप्पिवनायमपेचते। यदि यरीरसम्बन्धः पारमार्थिकः, तर्हि तहिनाग्रापेचा। सतु, ब्रह्मव्यितिरिक्ततया न पारमार्थिकः। यस्य तु बन्धो न निवृत्तस्य ज्ञानमेव न जातमित्यवगम्यते, ज्ञानकार्यादर्भनात्। तस्माच्छरीरस्थितिभवतु वा मा वा वाक्यार्थं ज्ञानसमनन्तरं सुक्त एवासी। अतो न नियोग-साध्यो मोच दति न ध्यानविधिशेषतया ब्रह्मणः सिद्धिः। अपित्, सत्यज्ञानमनन्तं ब्रह्म, तत्त्वमिस, अयमात्मा ब्रह्मीत तत्परेणैव पदसमुदायेन सिधातीति॥

तद्युत्तम्। वाक्यार्थज्ञानमाचाद्वस्यनिवस्यनुपपत्तेः। यद्यपि

मिय्यारूपो बन्धो ज्ञानबाध्यः, तथापि बन्धस्यापरोचलान्न

परोचरूपेण वाक्यार्थज्ञानेन स बाध्यते । रज्ज्ञादावपरोचसर्प
पतीती विद्यमानायां, नायं सपाँ रज्जुरेषित्याप्तोपदेशजनित
परोच्चसपविपरीतज्ञानमाचेण भयानिव्यत्त्रदर्शनात्। श्राप्तोप
देशस्य तु भयनिव्यत्तिचेतुलं वस्तुयायात्यापरोच्चनिमित्त
प्रवृत्तिचेतुलेन। तथा हि, रज्जुसपदर्शनभयात् परावृत्तः

पुरुषो, नायं सपा रज्जुरेषित्याप्तोपदेशादस्त्रयायात्याद्वर्शनिष्

प्रवृत्तः, तदेव प्रत्यचेण दृशा भयान्विवर्तते। न च शब्द एव

<sup>\*</sup> भवतु वा, महावाक्यार्थेति ख॰।

<sup>†</sup> ध्यानविधिनिषेधतयेति ग०। लिपिकरप्रमाद एवाच बीजम्।

<sup>‡</sup> बाधेरत इति ख॰।

<sup>§</sup> तद्दस्याथासेत्रति ग॰।

<sup>¶</sup> दर्भनेनित ख॰। न युक्तमेतत्।

प्रत्यचज्ञानं जनयतोति वक्तं \* युक्तं, तस्यानिन्द्रियलात्। ज्ञानसामग्रीष्विन्द्रियाण्येवापरोच्चानसाधनानि। न चास्या-निमसंहितफलकर्मानुष्ठानसृदितकषायस्य अवणमननिदि-ध्यासनविमुखीकतबाद्यविषयस्य पुरुषस्य वाक्यमेवापरीचन्नानं जनयति। निवृत्तप्रतिबन्धे तत्परेऽपि । पुरुषे ज्ञान-सामगीविशेषाणामिन्द्रियादीनां खविषयनियमातिक्रमाद्रभ-नेन तद्योगात्। न च ध्यानस्य वाक्यार्यज्ञानीपायता, इतरे-तराश्रयत्वात्—वाक्यार्यज्ञाने जाते तिहषयध्यानं, ध्याने निहत्ते वाक्यार्थज्ञानमिति। न च ध्यानवाक्यार्थज्ञानयोभिन्नविष-यलम्। तथा सति, ध्यानस्य वाक्यार्यज्ञानीपायता न स्थात्। न हाचथानमचज्ञानीमा्खां मुत्पादयति। ज्ञातार्थस्यति-सन्ततिरूपस धानस वाचार चानपूर्वकतमवर्जनीयम्। ध्येयब्रह्मविषयज्ञानस्य हेलन्तरासभावात्। न च ध्यानमूर्लं ज्ञानं वाक्यान्तरजन्यं, निवर्तक्षज्ञानं तत्त्वमस्यादिवाक्य-जन्यमिति युक्तम्। धानमूलमिदं वाच्यान्तरजन्यं ज्ञानं तत्त्व-मस्यादिवाका शजन्य ज्ञाने नैक विषयं भिन्नविषयं वा। विषयले तदेवेतरेतरा अयलं, भिन्नविषयले धानेन तदीना खा-पादनासमावः। किञ्ज, ध्यानस्य ध्येयध्यातायनेकप्रपञ्चापेच-

<sup>\*</sup> युक्तं वक्तमिति ग०।

<sup>†</sup> निष्टित्तिप्रतिवन्धे तत्परेऽपोति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> अज्ञानीन्मृखिमिति गला लिपिकरप्रमाद्विज् भितमेतत्। विकार

<sup>§</sup> निवर्तकं ज्ञानमिति खार्गा । एक प्राप्त के किल्लान अक

प वाक्यत एव जन्यज्ञानेनेति ख॰।

त्वात् निष्प्रपञ्च \* त्रह्मा सैकत्विषयवाक्यार्थे ज्ञानोत्पत्ती दृष्ट-द्वारेण नीपयीग दृति वाक्यार्थे ज्ञानमात्वाद्विद्यानिवृत्तिं वदतः व्यवणमनननिद्ध्यामनविधीनामानर्थक्यमेव। यती वाक्याद्परीच ज्ञानामभावाद्याक्यार्थे ज्ञानेनाविद्या न निवर्तते †। तत एव जीवन्यक्तिरिप् दूरी सारिता॥

का चेयं जीवन्युक्तिः । समरीरस्थैव मोच इति चेत्, माता में बन्धेतिवदसङ्गतार्थवचनम् । यतः, समरीरत्वं बन्धः, अमरीरत्वमेव हित त्वथैव श्रुतिभिरुपपादितम् । श्रथ समरीत्वहमित्रामे वर्तमाने, यसायं प्रतिभामो मिथ्येति प्रत्ययः, तस्य समरीरत्व||मिथ्याप्रतिभामनिवृक्तिरिति । न । मिथ्येति प्रत्ययेन समरीरत्वं निवृक्तं चेत्, कथं समरीरस्थ मुक्तिः । श्रजीवतोऽपि मुक्तिः समरीरत्वमिथ्याप्रतिभामनिवृक्ति । श्रजीवतोऽपि मुक्तिः समरीरत्वमिथ्याप्रतिभामनिवृक्ति । त्रिये समरीरत्विति कोऽयं जीवन्युक्त । श्रथ समरीरत्वप्रतिभामो विविगिऽपि यस्य दिचन्द्रज्ञानवदनुवर्तते, स जीवन्युक्त इति चेत्, न । ब्रह्मव्यतिरिक्तमकलवम्युविषय-

<sup>\*</sup> निय्यं चेति खः। अग्रद्दमेतत्।

<sup>†</sup> विनिवर्तत इति ख०, ग०।

<sup>‡</sup> जीवन्मु क्लिरितीति ग॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>§</sup> खशरीर एवेति ग०।

<sup>¶</sup> ग्रीरिलप्रतिभास इति ख॰।

<sup>||</sup> मिय्याप्रतिभासेत्यंशः ख-गपुक्तकयीनी प्रचभ्यते।

<sup>\*\*</sup> जीवन्मुित्रिरित ख॰, ग॰। पाठीऽयं वैमुख्यमावद्दति।

<sup>††</sup> वाधित इति खपुष्यके लिपिकरप्रमादात् पतित इत्यवगन्त्यम्।

कत्वात् बाधक ानस्य। कारणभूताऽविद्याकमीदिदीषः सप्र-रीरलप्रतिभासेन सह तेनैव बाधित इति बाधितानुइत्तिन शकाते वक्त्म्। दिचन्द्रादौ तु तल्रितभास हितुभूतदोषस्य बाधक-ज्ञानविषयीभूत चन्द्रैकलज्ञानाविषयलेनाबाधितलात् दिचन्द्र-प्रतिभासानु इत्तिर्धु ता। किञ्च, तस्य तावदेव चिरं यावन विमोचेत्र। अथ सम्पत्य इति सिद्धानिष्ठस्य यरीरपातमाचमपेचते मोच इति वदन्तीयं युतिजीव-म्तिं वारयति। सेषा जीवस्तिरापसम्बेनापि निरस्ता— वेदानिमं लोकममुच परित्यच्यात्मानमन्वीचेत १। बुद्दे-श्चेत् <sup>¶</sup> चेमप्रापणं, तच्छास्त्रैविपतिषिद्यम्—बुद्धेश्चेत् चेम-प्रापणिमिहैव न दुःखमुपलभेत । एतेन परं व्याख्यातिनिति। अनेन ज्ञानमात्राचीचय निरस्तः। श्रतः सकलभेदनिवृत्ति-रूपा मुक्तिजीवती न समावति। तसाद्भाननियोगेन ब्रह्मा-परोच ज्ञानफ लेनैव बन्ध निव्वत्तिः। न च नियोगसाध्यत्नेन मोचस्यानित्यत्वप्रसितः, प्रतिबन्धनिष्ठत्तिमात्रस्यैव साध्यलात्। किञ्ज,न नियोगेन साज्ञाहन्धनिष्टत्तिः क्रियते। किन्तु निष्पुपञ्च-ज्ञानैकरमब्रह्मापरीचज्ञानेन। नियीगसु तदपरीचं ज्ञानं जन-

<sup>\*</sup> विषयतादिति खः।

तत्प्रितपादकेति ख०। असमोचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> नाधकज्ञानभूतेति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> स्निचिचेदिति ख०, ग०।

ण बद्धेश्वीत ग०।

र अध्याये

यति । कथं नियोगस्य ज्ञानोत्पत्तिहेतुलमिति चेत्, कथं वा भवतीऽनभिसं चितपानां वर्मणां वेदनीत्यत्ति चेतुत्वम्। मनो-नैर्मच्यदारेणिति चेत्, ममापि तथैव। मम तु निर्मले मनिस शास्त्रेण ज्ञानमुत्पाद्यते \*। तव तु † नियोगेन मनसि निर्मले, ज्ञानसामग्री वज्ञव्येति चेत्, ध्याननियोगनिर्मलं मन एव साधनमिति ब्रमः। कीनावगस्यत इति चेत्, भवती वा कर्मभिमेनी निर्मलं भवति, निर्मले मनिस अवणमनन-निदिधासनै: सजलेतर्विषयविमुखस्यैव शास्त्रं निवर्तक-ज्ञानमुत्यादयतौति कीनावगम्यते 📢 विविद्धिन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनामक्षेन। श्रोतचो मन्तचो निदिध्यासितचः। ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीत्यादिभिः शास्त्रीरिति चेत्, ममापि-योतव्यो मन्तव्यो निद्धासितवः, ब्रह्मविदाप्नोति परम्, न चत्तुषा ग्रह्मते नापि वाचा, मनसा तु विश्व बेन, हृदा मनीषा, मनसाभिक्षप्त इत्यादिभिः शास्त्रिधानियोगेन मनो निर्मलं भवति। निर्मलच मनो ब्रह्मापरोचज्ञानं जनयती-त्यवगम्यतः इति निरवद्यम्। नेदं यदिदमुपासत दत्यपाखत्वं प्रतिषद्भिमिति चेत्, श मैवम्। नाच ब्रह्मण उपास्यतं प्रति-

<sup>\*</sup> उत्पद्रात द्ति ख॰।

<sup>†</sup> तविति कः।

<sup>‡</sup> शास्त्रमित्यच विस्तृति गपुस्तके पर्यते।

<sup>§</sup> केवलं काम्यत इति ख॰। लिपिकरप्रमाद एवाच बीजम्।

<sup>¶</sup> नेविमिति ग०।

षिध्यते। श्रीप तु, ब्रह्मणि जगद्देरूणं प्रतिपाद्यते। यदिदं जगदुपासते प्राणिनः, नेदं ब्रह्म, तदेव ब्रह्म तं विडि, यद्दाचानभुदितं, येन वागभुद्यत दति वाक्यार्थः। अन्यथा तदेव ब्रह्म तं विडीति विरुध्यते। ध्यानविधिवयर्थञ्चात्मनः स्थात्। श्रतो ब्रह्मसाचात्कारफलेन ध्याननियोगेनैवापरमार्थ- भूतस्य क्रत्सस्य \*द्रष्टुदृश्यादिप्रपञ्चरूपबन्धस्य निवृत्तिः॥

यदिष ने शिदुक्तं, भेदाभेदयो विरोधो न विद्यत दित।
तद्युक्तम्। न हि यीतोष्णतमः प्रकाशादिवद्गेदाभेदावेकस्मिन्
वस्तुनि संगच्छेते। श्रयोच्येत, सर्वमेव हि वस्तुजातं प्रतीतिव्यवस्थाप्यम्। सर्वेच भिन्नाभिन्नं प्रतीयते कारणात्मना,
जात्यात्मना चाभिन्नं, कार्यात्मना व्यक्त्यात्मना च भिन्नम्।
कायातपादिषु विरोधः सहानवस्थाननियमलचणो भिन्नाधारत्वरूपय। कार्यकारणयोर्जातिव्यक्त्योय तदुभयमपि नोपलभ्यते। प्रत्यतेकमेव वस्तु हिरूपं प्रतोयते। यथा—
सदयं घटः, षण्डो गौरिति। न चैकरूपं किच्चि दिप वस्तु
लौकिकैर्टष्टचरम्। न च त्यादिज्वलनादिवदभेदो भेदोपमदी द्रस्यत दति न वस्तुविरोधः। सत्युवणगवाश्वाद्यात्मनावस्थितस्यैव घटमुकुटषण्डमुण्डगवाद्यात्मना प्रवावस्थानात्।

<sup>\*</sup> दष्टदश्यादीति ख॰। असमोचीनीऽयं पाठः।

<sup>†</sup> एवमेवेति ख॰। अयुक्तामेतत्।

<sup>‡</sup> विरूपिनिति ख॰, ग॰। चयुक्तीऽयं पाठः।

<sup>§</sup> किचिदिति कं, ग०।

<sup>¶ -</sup> मुख्बड्वाद्यात्मनेति ग०।

न चाभिन्नस्य भिन्नस्य च \* वसुनीऽभेदी भेदशैक एवाकार इती खराजा। प्रतीतलादैकरूपं चेत्, प्रतीतलादेव भिनाभिन-विमिति दैक्ष्यमभ्यपगम्यताम्। न दि विस्कारिताचः पुरुषो घटमरावषण्डमुण्डादिषु वसुषूपलभ्यमानेषु, र्यं सदयञ्च घटः, द्दं गोल्मियञ्च व्यक्तिरिति विवेतुं यक्तीति। सद्यं घटः षण्डो गीरित्येव प्रत्येति। श्रनुहत्तिब् बिबोधं कारणमाक्तिय, व्याव्यतिबुद्धिबोध्यं कार्यं व्यक्तियति विवि-नकौति चेत्, नैवम्। विविकाकारानुपल थेः। न हि सूच्य-मपि निरीचमाणैरिदमनुवर्तमानिमद्च व्यावर्तमानिमिति पुरोऽविखिते वस्वन्याकारभेद उपलभ्यते। यथा मंप्रतिपन्नेका क्तार्यविशेषे चैनलब्डिकपजायते। तथैव सकारणे ससा-मान्ये चैकलब् डि‡र्विशेषोपजायते। एवमेव देशतः काल-तयाकारतयात्यन्तविलचणेष्वपि वस्तुषु, तदेवेदिमिति प्रत्यभि-न्नायते। श्रतोऽध्यात्मकमेव वसु प्रतीयत इति कार्यकारणयी-र्जातिव्यक्त्यो शास्यन्तभेदीपपादनं प्रतीतिपराइतम् ॥

अयोचित—सदयं घटः षण्डो गौरितिवत् देवीऽइं मनुष्यो-ऽइमिति सामानाधिकरण्येनैकाप्रतीतेरात्मयरीरयोरपि भिना-भिन्नत्वं स्थात्। अत इदं भेदाभेदोपपादनं निजसदननिहित-इतवहञ्जालायत इति। तदिद्मनाकलितभेदाभेदसाधनसामा-

<sup>\*</sup> भित्रस्य चेति खपुसके नोपलभ्यते।

<sup>†</sup> सम्प्रतिपञ्जैककार्यविश्रेष इति ख॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>‡</sup> चाविश्रष्टेति ग०। उपजापनेरविश्रिष्टेति ख०। अयुन्तमेतत्।

नाधिकर ख्यतदर्थ या या त्या विकासितम् । तथा हि—
त्रवाधित एव प्रत्ययः सर्वे तार्थं व्यवस्थापयित । देवा या लाभिमानस्वात्मया या त्य्ययः सर्वे व्यवस्थापयित । देवा या लाभिमानस्वात्मया या त्य्यगो चरंः सर्वेः प्रमाणे विध्यमानो रज्जुसर्पादि बुद्धिवना त्मयरी रयो रभेदं साध्यति । षण्डो गौर्मण्डो
गौरिति सामाधिकर ख्यस्य न केनिचित् किचि द्वाधी दृष्यते ।
तस्मान्नाति प्रसङ्गः । त्रत एव जीवोऽपि ब्रह्मणो नात्यन्ति भन्नः ।
त्रपात् ब्रह्मां यत्वेन भिनाभिनः । तत्राभेद एव स्वाभाविको,
भेदस्वौपाधिकः । कथिमदमवगम्यत इति चेत्, तत्वमसि । नान्योऽतोऽस्ति दृष्टा । त्रयमात्मा ब्रह्मोत्यादिभिः
श्वतिभिः, ब्रह्मे यावाष्टियवी दित प्रक्रत्य है—

ब्रह्मराया ब्रह्मरामा ब्रह्में कितवा उत । खीपुंसी ब्रह्मणे जाती खियो ब्रह्मीत वा प्रमान्॥ द्रत्यायविणिकानां संहितीपनिषदि ब्रह्मस्ते अभेदअव-णाच॥।

नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनाना-मेको बहुनां यो विद्धाति कामान्॥

<sup>\*</sup> अनवनीधविल सितमिति ख०। सन्दर्भविरुद्रमेतत्।

<sup>†</sup> परिमाणैरिति ख॰। विषिकरप्रमाद्विविमितमेतत्।

<sup>‡</sup> भेद एवीपाधिक इति ख॰। भेद्स्तीपचारिक इति ग॰।

<sup>§</sup> प्रक्रत्या—द्ति ग०। लिपिकरप्रमाद एवाव बीजम।

<sup>¶</sup> भवानिति ग॰।

<sup>॥</sup> भेदत्रवणाचेति ग॰। चयुत्रामिदम्।

ज्ञाजी डावजावीणानीणी

क्रियागुणैरात्मगुणैय तेषाम्।

संयोगद्देतुरपरोऽपि दृष्टः॥

प्रधानचेत्रज्ञपतिगुणेणः

संसारमोचस्थितिवन्धहेतुः॥

स कारणं कारणाधिपाधिपः॥

तयोरन्यः पिणलं स्वाद

च्यनस्रवन्थोऽभिचाकणीति॥

य त्रात्मिन तिष्ठन् प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वतो न वाह्यं किञ्चन वेद, नान्तरं \*प्राज्ञेनात्मनाऽन्वारूढ़ उत्स्जन् याति † । तमेव विदिलातिस्त्युमेतीत्यादिभिर्भेद्म्यवणाञ्च, जीव-परयोः भेदाभेदाववस्थाययणीयौ । तत्न, त्रह्म वेद ब्रह्मेव भवती-त्यादिभिर्मोचद्रशायां जीवस्य ब्रह्मस्कूष्पापत्तिव्यपदेशात् । यत्न तस्य सर्वमात्मेवास्त्, तत् केन कं पश्चेदिति १ तदानौं भेदेनेखरदर्शननिषेधाचाभेदः स्वाभाविक द्रत्यवगस्यते ॥

नतु च, सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपि वितिति सहश्रुत्या तदानीमिप भेदः प्रतीयते। वन्यति च, जगद्-व्यापारवर्जं प्रकरणादसिविहितत्वाच। भोगमावसाम्यतिङ्गा-

<sup>\*</sup> प्राज्ञेनात्मना संपरिष्यको न बाद्यं किञ्चन वेद। नान्तरिमति पाठः ख-पुस्तके पतित द्ति प्रतीयते।

<sup>†</sup> पातीति ख॰।

<sup>‡</sup> भेदाभेदेति खः।

<sup>§</sup> र्ति चेति खः।

चिति । नैतदेवम् । नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टेत्येवमादिश्वतियतैरात्म-भेदप्रतिषेधात्। सोऽऋते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विप-चितित सर्वै: कामैः सह ब्रह्माश्रुते, सर्वगुणान्वितं ब्रह्माश्रुत इत्युक्तं भवति। अन्यथा, ब्रह्मणा सहेत्यप्राधान्यं \* ब्रह्मणः प्रमञ्चेत। जगद्यापारवर्जिमत्यत्र मुक्तस्य भेदेनावस्थाने सत्यै-खर्यस्य न्यूनताप्रसङ्गी वच्यते। अन्यया, सम्पदाविभावः, खेन गव्दादिलादिभिर्विरोधात्। तसादभेद एव खाभा-विकः। भेदसु, जीवानां परसाद्वह्मणः परसर्च बुद्धीन्द्रय-दें हो पाधिकतः। यदापि, ब्रह्म निर्वयवं सवगतञ्च, तथाया-काम इव घटादिना, बुद्ध्याद्युपाधिना ब्रह्माख्यि ! भेदः सम्भवत्येव। न च भिन्ने ब्रह्माणि बुड्यायुपाधिसंयोगः, बुड्या-युपाधिसंयोगाद्वसाणि भेद इतीतरेतराश्रयत्वम् !। उपाध-सात्संयोगसा १ च कमलतितात्, तत्रवाहसा चानादिलात्। एतदुतं भवति-पूर्वकर्मसम्बद्धात् जीवात् खसम्बन्धे एवी पाधिरत्यद्यते। तद्युकात् कमे। एवं बीजाङ्ग्न्यायेन कमी सम्बन्धस्थानादिलाद्दीष इति। अती, जीवानां परसरं ब्रह्मणा चाभेद एव खाभाविकः, भेदस्बीपाधिकः। उपाधीनां

<sup>\*</sup> खप्राधान्यचिति गं।

<sup>†</sup> त्रह्मणोऽपीति खः।

<sup>‡</sup> द्तरेतराश्रयलिमिति क॰, ग॰।

<sup>§</sup> तत्तत्यंथीगस्य चेति खः।

<sup>¶</sup> समम्बन्धक्षोपाधिरिति खः। अयुक्तिमिदम्।

कर्मोपाधिमस्यस्येति गः।

पुनः परसरं ब्रह्मणा चाभेदवत्, भेदोऽिष स्वाभाविकः \*। उपाधीनामुपाध्यन्तराभावात्, तदस्युपगमेऽनवस्थानाच । श्रतो जीवकर्मानुक्रपं † ब्रह्मणो भिन्नाभिनस्वभावा एवीपाध्यः उत्पद्यन्ते इति ॥

श्रतोचित—श्रद्वितीयसचिदानन्दब्रह्मध्यानविषयविधिपरं वेदान्तवाक्यजातिमिति वेदान्तवाक्येरभेदः प्रतौयते। भेदावल-म्बिभिः कर्मशास्तः प्रत्यचादिभिय भेदः प्रतौयते। भेदाभेद्योः परसारविरोधादनाद्यविद्यामूलत्यापि भेदप्रतौत्युपपत्तेरभेद एव परमार्थ द्रत्युक्तम्। तत्र‡ यदुक्तं, भेदाभेदयोक्तभयोरिप प्रतौति-सिद्धत्वात्र विरोध दति। तद्युक्तम्। कस्माचित्कस्यचित् विल-चणत्वं चि तस्मात्तस्य भेदः, तद्विपरीतत्वं चाभेदः। तयोः तथा-भावात्याभावक्षपयो§रेकच सम्भवमनुक्ततः को ब्रवीति। कारणात्मना जात्याण्याना चाभेदः, कार्यात्मना व्यक्त्यात्मना च भेद दत्याकारभेदाद्विरोध द्रति चेत्, न। विकल्पासच्व्यात्। श्राकारभेदाद्विरोध द्रति चेत्, न। विकल्पासच्वात्। श्राकारमेदाद्विरोध द्रति चेत्, न। विकल्पासच्वात्।

भेद्क्तीपाधिक द्त्यादिः खाभाविक द्त्यन्तः सन्दर्भः ख-पुक्तके नीप लभ्यते।

<sup>†</sup> जीवकर्मानुरूपा इति ख०।

<sup>†</sup> अविति खः।

तथाभावाभावरूपयीरिति ख॰। पाठीऽयं संख्यावतां तेमुख्यमावहित।

<sup>¶</sup> ज्ञानात्मनेति ख॰। अयुक्तमेतत्।

<sup>॥</sup> ऋविरीधं वदत इति ग०।

<sup>\*\*</sup> वाभेद इति ख॰।

वखुगतावुभावपीति। पूर्वस्मिन् कल्पे, व्यक्तिगतो भेदी जाति-गतसाभेद इति नैकस्य द्वालकता। जातिर्व्यक्तिरिति चैकमेव वस्विति चेत्, तर्द्याकारभेदादिवरीधः परित्यक्तः स्थात्। एक सिंख विलचणलत दिपययी विक्डा वित्युत्तम्। तु कल्पे, श्रन्योन्यविलचणमाकार् इयमप्रतिपन्न च । तदाश्रय-भूतं वस्विति हतीयाभ्यपगमेऽपि तयाणामचीन्यवै जचाणः मेवोपपादितं स्थात्। न पुनरभेदः। आकारद्वयनिरूप्यमाणा-विरोधं ‡तदाश्रयभूते § वस्तुनि भिन्नाभिन्नलमिति चेत्, खसादिलचणं खात्रयमाकार्द्यं खसिन् विरुद्धम-दयसमाविश्वनिवीहकं कयं भवेत्। अविलच्चणं तु कथन्तराम्। याकारद्वयतदतीय द्यात्मकलाभ्युपगमे निर्वाहकान्तरापेचया-नवस्थानात् । नच सम्पृतिपन्नैक्य चित्रतीतिवत् तत्तत्-सामान्येऽपि । वसुन्येकरूपा प्रतीतिरूपजायते। यत \*\* इद्मिखमिति सर्वेच प्रकारप्रकारितयैव सर्वो प्रतीतिः। तत्र. प्रकारांगो जाति: प्रकार्यंगो व्यक्तिरिति नैकाकारता-प्रतीति:। श्रत एव जीवस्थापि ब्रह्मणो भिन्नाभिन्नलं न सम्भ-

<sup>\* -</sup> विलच्चणाकार्इयमिति ग०।

<sup>†</sup> चितयाभ्युपगमेऽपौति ख॰, ग॰।

<sup>‡—</sup>विरोधतदाययेति खः। चगुद्दमेतत्।

<sup>§</sup> तदव्ययभूते इति गः। अमभीचीनमेतत्।

<sup>¶</sup> जनवस्था स्थादिति ख॰, ग॰।

<sup>॥</sup> तत्तदिति ख-गपुस्तकधीर्न पठाते।

<sup>\*\*</sup> यत इति न पठति ख-पुस्तकम्।

वित । मसादभेदसानन्यथासिडशास्त्रमूललादनायविद्यामूल \*एव भेदप्रत्यय:॥

नन्ववं ने, ब्रह्मण एवाज्ञलात्तका्लाञ्च जन्मजरामरणा-दयो दोषाः प्रादुःस्युः। ततञ्च, यः सर्वज्ञः सर्ववित्। एष आलापहतपाप्रेत्यादीनि प्रास्त्राणि बाध्येरन्। नेवम्। अज्ञ-लादिदोषाणामपरमार्थलात्। भवतस्तूपाधिब्रह्मयितिरक्तं वस्त्व-न्तरमनस्युपगच्छतो ब्रह्मण्येवोपाधिसंसर्गः, तत्क्वताञ्च जीव-लाज्ञलादयो दोषा परमार्थतयैव् भवेयुः। न हि, ब्रह्मणि निरवयविऽच्छेद्ये सम्बध्यमाना उपाध्यस्तिच्छित्वा भित्वा वा १ सम्बध्यन्ते। श्रपि तु, ब्रह्मस्वरूपे संयुच्य तस्मिन्नेव स्वनार्याणि कुर्वन्ति॥

यदि मन्वीत—उपाध्युपहितं ब्रह्म जीवः, स चाणुपरि-माणः। अणुलञ्चावच्छेदकस्य मनसीऽणुलात्। स चावच्छेद-क्रीऽनादिः । एवसपाध्युपहिते देशे | सम्बध्यमाना दोषा, त्रमुपहिते परे ब्रह्मणि न सम्बध्यन्त इति। इहायं\*\*

<sup>\*</sup> एक सिन द्रयो सनाद्य वियामूल र्ति खं। पाठी उर्थ न समी चीनतया प्रतिभाति।

<sup>†</sup> न चैव ब्रह्मण एवाज्ञलिमिति ए। लिपिकरप्रमाद्विलिसतमेतत्।

<sup>†</sup> परमार्थत एवेति ख॰।

६ भित्ता चेति खः।

<sup>¶</sup> अवच्छेद द्ति खः।

<sup>।</sup> उपहितें और द्ति खः।

<sup>\*\*</sup> द्ति हायमिति ख॰, ग॰।

प्रष्टव्यः \*। किमुपाधिना—छिन्नो ब्रह्मखण्डोऽगुरूपो जीवः, उताच्छिन एवा एक पोपाधिसं गुक्ती ब्रह्मप्रदेशिवशेषः, उती-पाधिषंयुत्तं ब्रह्मखरूपम्, अयोपाधिसंयुत्तं चेतनान्तरम्, <sup>+</sup>त्रयोपाधिरेविति। अच्छेयलाद्बद्वाणः प्रथमः कल्पो न कल्पाते। आदिमत्त्वच जीवस्य स्वात्। एकस्य सती दैधी-करणं हि केंद्रनम्। दितीये कच्ये, ब्रह्मण एव प्रदेशविशेषे उपाधिसम्बन्धादौपाधिकाः सर्वे दोषास्तस्यैव ‡ स्थः। उपाधौ गच्छत्युपाधिना खसंयुक्तब्रह्मप्रदेशाक्षणायीगादनुचणमुपाधि-संयुक्तब्रह्मप्रदेशविशेष्ठभेदात् चणे चणे बन्धमोची स्वाताम्। त्राकर्षेण चाच्छित्रवात् कत्स्रस्य ब्रह्मण पत्राकर्षणं स्थात्। निरंप्रस्य व्यापिन श्राकर्षणं न सम्भवतीति चेत्, तर्द्ध-पाधिरेव गच्छतीति पूर्वीक्त एव दोषः स्यात्। अच्छित्र-ब्रह्मप्रदेशेषु सर्वीपाधिसंसर्गे सर्वेषाञ्च जीवानां ब्रह्मण एव प्रदेशत्वेनेकत्व प्रतिसन्धानं स्थात्\*\*। प्रदेशभे दादप्रति-मन्याने चैनस्यापि स्वीपाधी गच्छति सति, प्रतिसन्धानं

<sup>\*</sup> दृष्टव्य दृति खः । चयुक्तमेतत्।

<sup>†</sup> उतित ख॰।

<sup>1</sup> तथैवेति गः।

<sup>§</sup> विदेशभेदादिति खः। प्रदेशभेदादिति गः। उभयवैव समीचीनतथा-न पठाते।

<sup>¶</sup> त्रह्मण द्ति खपुस्तक न पठाते।

<sup>॥</sup> अभेदप्रतिसन्धानसिति खः।

<sup>\*\*</sup> न स्यादिति गः। सन्दर्भविषद्वमेतत्।

न स्वात् "। हतीये तु कत्ये, ब्रह्मस्वरूपस्वैनोपाधिमस्वस्थेन जीवलापातात्, तदिति त्तानुपहितब्रह्मासिष्ठिः स्थात्। सर्वेषु च देहेस्वेक एव जीवः स्थात्। तुरीये तु कत्ये, ब्रह्मणोऽन्य एव जीव इति जीवभेदस्थीपाधिकत्वं परित्यक्तं स्थात्। चरमे, चार्वाकपच एव परिग्यहोत स्थात्। तस्मादभेद-श्रास्त्रवलेन क्रत्सस्य भेदस्थाविद्यामूलत्वमेवास्थुपगन्तव्यम्। श्रतः प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपप्रीयजनपरतयेव श्रास्त्रस्य प्रामाख्येऽपि, ध्यानविधिशेषत्या वदान्तवाक्यानां ब्रह्मस्वरूपे प्रामाख्य-मुपपत्रमिति॥

तद्प्ययुक्तम्। ध्यानिविधिशेष लेऽिप् वेदान्तवाक्यानामर्थसत्यते प्रामाण्यायोगात्। एतदुक्तं भवति। ब्रह्मस्वरूपगोचराणि वाक्यानि किं ध्यानिविधिनैकवाक्यतामापन्नानि
ब्रह्मस्वरूपे प्रामाण्यं प्रतिपद्यन्ते। उत स्वतन्त्राण्येव। एकवाक्यते ध्यानिविधिपरत्वेन ब्रह्मस्वरूपे सात्पर्यं न सम्भवति १।
भिनवाक्यते प्रवित्तिनिवृक्तिरूपप्रयोजनिवरहाद्नवबोधकत्वमेव। न च वाच्यम्, ध्यानं नाम स्मृतिसन्ततिरूपम्। तच्च
स्मत्व्यैकनिरूपणीयमिति। ध्यानिविधः स्मत्व्यविशेषाकाङ्कायाम्—द्रदं सवें यदयमात्मा, श्रयमात्मा ब्रह्म, सर्वानुभूतिः,

<sup>\*</sup> प्रदेशभेदादित्यादिनं स्यादित्यनाः सन्दर्भः ख-पुस्तके न द्रस्यते।

<sup>†</sup> विशेषतयेति ख॰, ग॰। असमीचौनमेतत्।

<sup>‡</sup> विशेषतेऽपौति ख॰। ध्यानविशेषलेऽपौति ग॰। खयुक्तमिद्म्।

<sup>§</sup> न ध्यानविधियरत्वेन बृह्मखरूपे तात्पर्यं सभावतीति ग॰।

मत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मेत्यादीनि सक्ष्पतिद्योषादीनि सम्पेयन्ति । तेनैकवाक्यतामापन्नान्ययसद्भावे \* प्रमाणमिति ध्यानविधेः स्मत्यविभेषापे ज्ञत्वेतिष्यादिदृष्टिविधिवदसत्येनाप्ययविभेषेण ध्यानिद्वेत्युपपत्ते ‡ ध्येयसत्यतानपेचणात् । अतो वेदान्तवाक्यानां प्रदृत्तिनिद्यत्तिप्रयोजनविधरत्वात् ध्यानविधिभेषत्वेऽपि ध्येयविषयस्क्ष्पसम्पणमात्रपयवसानात्, स्वातन्त्रेणापि बालात्राद्युपच्छन्दनः
वाक्यवत् ज्ञानमानेणैव प्रषार्थपर्यन्ततासिद्वेश्व ॥

परिनिष्यत्रवस्तुसत्यतागीचरत्वाभावात् ब्रह्मणः प्रास्त्रमाणः कत्वं न सम्भवतीति प्राप्तम्। तत्र प्रतिपाद्यते—'तन्तु सम-व्यादिति । समन्वयः सम्यगन्वयः, पुरुषार्यतयाऽन्वय द्रत्यर्थः । परमपुरुषार्थभूतस्यानविध्वातिप्रयानन्दस्वरूपस्य ब्रह्मणोऽभिधेयत्यान्वयात् तच्छास्त्रप्रमाणकत्वं सिध्यत्येवित्यर्थः । निरस्तिविखन्दोषगन्धनिरित्रिय्यानन्दस्वरूपत्या परमप्राष्टं ब्रह्म बोधयन् वेदान्तवात्वयगणः प्रवित्तिनिवृत्तिपरताविर्हात्र प्रयोजनप्यवसायीति ब्रवाणी राजकुलवासिनः पुरुषस्य कौर्ले-यक्षुकुलाननुप्रवेभेन प्रयोजन्यनुन्यतां ब्रूते । एतदुक्तं भवति ।

· c, · , · , · , · , · , · , · ,

अर्थेसत्यले मिय्यालेऽनुदासीनलमाचपदार्थेसङ्गाव इत्यिकं दृश्यते ख-पुस्तके ।

<sup>†</sup> नामत्रद्वीत ख०।

<sup>‡</sup> निष्टत्त्युपपत्तेरिति ख॰। अपपाठीऽयम्।

<sup>¶</sup> विशेषवेऽपीति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> की खेय कु ला नुप्रविश्वेनित खा। की लेय कु लाप्रविश्वेनित गा।

त्रनादिकमं रूपाविद्यावेष्टनितरोहितपरावरतत्त्वयायात्यस्व \*सरू-पावबोधानां देवासुरगन्धर्वसिद्धविद्याधर्कितरिकम्पुरुषयचर्चः-पियाचमनुजपश्यक्तनिसरी सपत्रच गुल्मलतादूर्वीदीनां स्त्रीपुंनपुं-सक्सेद्भित्रानां चेत्रज्ञानां व्यवसित । धारकपोषकभी ग्यविश-षाणां मुतानां खस्य चाविशेषेणा नुभवसमावे खरूपगुण-विभवचेष्टितर्नवधिकातिययानन्दजनकं परं ब्रह्मास्तीति बोधयदेव वाक्यं प्रयोजनपर्यवसायि। प्रवृत्तिनिवृत्तिनिष्ठन्तु यावत् पुरुषार्थान्वयबोधं न प्रयोजन पर्यवसायि। एवस्रुतं ब्रह्म कथं प्राप्त इत्यपेचायाम् — ब्रह्मविदाप्तीति परम्, आत्मा-नमेव लोकसुपासीतित वेदनादिगब्दै रुपासनं ब्रह्मप्राप्त्र-पायतया विधीयते। यथा, खवैश्मनि निधिरस्तीति वाक्येन निधिसद्वावं चाला लक्षः सन् पञ्चात्तदुपादाने च प्रयतते। यथा च, कश्चित् राजकुमारी बालकी डामको नरेन्द्रभवना-विकान्तो दुर्गाइष्टो ॥ नष्ट इति राज्ञा ज्ञातः खयचाज्ञात-पित्व: केनचित् दिजवर्येण विधितोऽधिगतवेदशास्तार्थः \*\* षीड्यवर्षः सर्वेत्रत्याणगुणाकरस्तिष्ठन्, पिता ते सर्वेलीकाधि-

<sup>\*</sup> खरूपवीधकानामिति क०, ग०।

<sup>†</sup> व्यवस्थितेति ग०।

<sup>‡</sup> विश्षेषेपिति ख॰। सन्दर्भविरद्वमेतत्।

<sup>¶</sup> आनन्दं जनयदिति ख॰।

<sup>§ —</sup> बीघनप्रयोजने ति खः। नितरामयुक्तमेतत्।

<sup>∥</sup> मार्गात् श्रष्ट इति ग०।

<sup>\*\*</sup> अधिगतवैद्याख द्रति ग॰।

पितर्गामीयादार्यवासस्यमीयीस्ययीर्यवीर्यये पराक्रमादि गणगणसम्पन्नः त्वामेव नष्टं प्रतं दिहस्तः पुरवरे तिष्ठतीति
केनिचिद्रभियुक्ततमेन प्रयुक्तं वाक्यं खणोति चेत्, तदानीमेवाहं
तावत् जीवतः † प्रतोऽस्मत्यिता च सर्वसम्पत्मम् इ इति निर्दितययहर्षसमन्वितो भवति । राजा च स्वपुनं जीवन्तमरीगमितमनोहरदर्यनं विदितसक्तवेदं खुत्वा अवाससमस्तपुरुषार्थी
भवति । पश्चात् तावुभी ‡ सङ्गच्छेते चेति॥

यत्पुनः, परिनिष्पत्रवसुगीचरस्य वाक्यस्य तज्ज्ञानमानिणापि प्रवाधिपयवसानात् बालात्रास्युपक्कन्दनवाक्यवत् नार्धसद्भावे प्रामाण्डमिति। तदसत्। अर्थसद्भावामावे
निश्चिते ज्ञातीऽण्यर्थः पुरुषार्थाय न भवति। बालात्रादीनामप्यर्धसद्भावस्थान्येव इषीदुग्रत्यत्तिः। तेषामेव तिस्मन्निप्
ज्ञाने विद्यमाने यद्यर्थाभावनिश्चयो जायेत, ततस्तदानीमेव
हषीदयो निवर्तरन्। श्रीपनिषदेष्विप वाक्येषु ब्रह्मास्तिलतात्पर्याभावनिश्चये ब्रह्मज्ञाने सत्यिप पुरुषार्थपर्यवसानं न
स्यात्। ॥अतो, यतो वा दमानीत्यादि वाक्यमित्वल\*\*जग-

गाभी घोदार्घमी शी खंवी घेपराक्रमा दीति ख० ।

<sup>ौ</sup> ताव**दिति क-ख-पुस्तकयोः न पठाते**।

<sup>‡</sup> पयादुभाविति खः।

<sup>¶</sup> वाष्यस्थेति न दृश्यते ख-पुख्ते । लिपिकरप्रमाद एवाच वीजम्।

<sup>§</sup> धानोत्रति ग० ।

<sup>||</sup> अत इति न पठित ख-पुस्तकम् ।

<sup>\*\*</sup> निखिलेति ख॰, ग॰।

देककारणं निरस्ति खिलदोषग्रसं सर्वज्ञसत्यसंकल्यलाद्य-नन्तकल्याणगुणाकरमनविकातिश्रयानन्दं \* ब्रह्मास्तीति बोधय-तीति सिडम्॥

# ्रे अस्टेंट द्वितेनीशब्दम्॥ पू ॥

(क) यतो वा द्रमानीत्यादिजगत्कारणवादि + वाक्यप्रतिपाद्यं सर्वज्ञं सत्यसंकल्यं सर्वप्रक्ति समस्त हेयप्रत्यनीककल्याणगुणैकतानं

(क) सदेव सोन्येदमय खासीत्। तदे चत बक्ठ स्थां प्रजायेयेति कान्दोग्यवाकां विषयः। तन् पूर्वभावितया सक्त जप्रच स्था कारण-तया श्र्यमाणं सदिति वक्तु किं सांस्थोतां प्रधानमुत खनवधिकाति प्रयानन्दं ब्रच्चीत संग्रयः। तन् प्रधानमेव जग्रत्कारणं सत्पदवाचिमिति पूर्वपद्यः। इदं-प्रव्दवाचस्य वियदादिकायस्य तत्परिणामभूतत्वात्। कार्यकारणयोद्यानन्यत्वेन प्रतिचादस्यान्योरिष खन्ययेनानुमानाकार-वाक्यवेद्यत्वात्। तथाहि। येनाश्रतं श्रुतं भवतीत्यादिना स्कविचानेन सर्वविचानं प्रतिचाय, यथा सोन्येकेन स्टित्यक्षेति दस्यान्तेन तद्यान्पाद्यते। खिष च। रजःसत्त्रयोगात् तन्न क्रियाचानप्रक्तिमत्त्वस्य सम्भवात्, तदै चत बक्र स्थामिति गाणमीचणं भवितुमहैति। तत्तेज रेचते-त्यादिगाणचणसाहचर्याच। खन्न राद्धान्तः। सदेव सोन्येदिमिति सच्छब्दवाचं नाचेतनं प्रधानम्। खिष तु। सवैच्चसत्यसङ्ख्यलादिगुण-युक्तं परं ब्रच्चवेति निच्चीयते। कुतः। तदैचत बक्र स्थामिति बक्र-भवनसङ्गल्यक्षेत्रयानन्वयात्। खस्माकन्तु, चिद्विचक्तुग्ररीरतया विदिश्वस्य ब्रच्या स्व कार्यकारणभविनान्वयात् न काचिदनपपितः।

<sup>\*</sup> गुणाकरानविधकेति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> जगत्कारणवादीति ग-पुक्तके नीपलभ्यते।

अवद्य जिज्ञास्यमित्युत्तम् । इदानी जगत्कारणवादिवाच्या-नामानुमानिकप्रधानादिपतिपादनानईतीच्यते—'ईचतेनीप्रब्द-मित्यादिना । इदमान्नायते कान्दोग्ये। सदेव सोम्येदमग्र ग्रासीत्, एकमेवाद्वितीयं, तदैच्चत बहु स्यां प्रजायेयेति, तत्तेजोऽस्जतित्यादि । तत्र सन्दिद्यते, किं सच्छव्दवाचं जगत्-

किश्व। रजःसत्त्वरूपतया कियाज्ञानग्रित्तसम्बन्धः प्रधानस्थेति यदुत्तम्। त्रिगुणात्मिकायाः प्रकृतेः तमःपार्थक्येन रजःसत्त्वयोगाः-भावात्। तमसि न्यरभूतेऽपि तन्न सम्भवति। सत्त्वादीनां गुणानां साम्यानस्था प्रकृतिरित्यङ्गीकाराच। नचानुमानाकारमेतदाक्यं, हेलनुपदेशात्। तेष्ठ चन्यज्ञानेन चन्यज्ञानसम्भवपरिजिष्टीषया तु दृष्टान्तोपादानम्। नच, सुख्येज्ञणसम्भवे गाणपरिग्रहो युत्तः। सदेवत्याद्यपक्रम्य, स चात्मित सच्छब्दवाचस्य चात्मग्रब्देन परामग्रदग्रैनात्। रेतदाव्यमिदं सर्वमिति तेजःप्रस्तीनामपि तदात्मकलावगमात् तच न गाणमीचिति-अवणम्। चपि तु, तेजःप्रस्तिग्रब्दैरिप तच्चरीरकं ब्रह्मैवाभिधीयते। चनेन जीवेनानुप्रविद्य नामरूपे व्याकरवाणीति अवणात्। चतः परमेव ब्रह्म जगल्तारणवादिवेदान्तवेद्यमिति ॥ १। १॥ च० ५॥

(स्त्रार्थस्त) न ग्रन्थः श्रुतिः प्रमाणं यस्मिन्, तत् 'अग्रन्थम्' खानुमानिकं सांख्यपरिकल्पितं प्रधानं 'न' जग्रत्कारणं सत्पदवाचं वस्तु।
खिप तु, ब्रह्मीव चितनम्। कुतः। 'ई द्यतेः' कारणस्य इ द्यिद्यत्वश्रवणात्। तदे द्यत बज्ज स्थां प्रजायियेति श्रुतेः। इ द्यणं नाम पर्यालोचनम्,
ख्यवसाय इति यावत्। तस्य चेतनासाधारणधर्मत्वेन श्रचेतने प्रधाने
खसम्भवात्। ॥

<sup>\*</sup> कल्याणैकत।निमिति ग०।

कारणं परोक्तमानुमानिकं प्रधानम्, उत उक्तलचणं अब्रोति। किं प्राप्तं, प्रधानमिति। कुतः, सदेव सोम्येदमय श्रासीदेक-मेवा दितीय मिती दं- यब्दवा च स्व चेतन भीग्य भृतस्य सत्वरज-स्तमीमयस्य वियदादिनानारूपविकारावस्यस्य वस्तुनः कार्णा-वस्यां वदति। कारणभूतद्रव्यस्यावस्यान्तरापत्तिरेव हि कार्यता। श्रती यद्रयं यत्स्रभावञ्च कार्यावसं, तत्स्रभावं † तदेव द्रयं कारणावस्यम्। सत्त्वरजस्तमोमयच कार्य-मिति। गुणसाम्यावस्यं प्रधानमेव हि ‡ कारणं, तदेवीप-संहतसकलविशेषं सन्माविमिति सदैव सोम्येदमय श्रासीदैक-मेवेत्यभिधीयते। तत एव च कायकारणयोरनन्यलम्। तथा सत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञीपपत्तिः। श्रन्यथा, यथा सोम्येकेन सत्या है नित्यादि सत्या खत्वाय दृष्टान्तदार्शन्त-कयोर्वेरूप्यञ्चेति जगत्कारणवादिवाच्येन महर्षिणा कपि-लेनोक्तं प्रधानमेव प्रतिपाद्यते। प्रतिज्ञादृष्टान्तरूपेणानुमान-वेषमेवेदं वाकामिति सच्चन्दवाच्यमानुमानिकमित्देवं प्राप्ते-ऽभिधीयते—'ई चतेर्नायव्हमिति। यसिन् प्रव्ह एव प्रमाणं न भवति, तद्यब्दमानुमानिकं प्रधानमित्यर्थः। 'न' तज्जगत्-कारणवादिवाकाप्रतिपाद्यम्। कुतः, 'द्रेचतेः'। सच्छब्दवाचा-सम्बन्धिव्यापारविशेषाभिधायिन ईचतिर्धातीः अवणात्। तदै-चत बहु स्यां प्रजायेयेति। देचएक्रियायोग चाचेतने प्रधाने न

<sup>\*</sup> जचणमेविति ख॰।

<sup>†</sup> तत्खभावस्य मिति ग०।

<sup>‡</sup> प्रधानमेव कारणिमिति ख॰, ग॰।

समावित । अत र्रेट्येचणचम अवितिष्ठिष एव धर्वतः सर्व-श्रतिः पुरुषोत्तमः मच्छन्दाभिष्ठेयः । तथा च सर्वेष्विप स्टि-प्रकर्णेषु र्रेचापूर्विकेव स्टिः प्रतीयते । स ऐचत लोकान-स्जा † इति, स दमां सोकानस्जत, स रेचा चक्रे, स प्राण-मस्जतेस्यादिषु॥

नतु च, कार्यानुगुणनैव कारणेन भवितव्यम्। सत्यम्। सर्व-कार्यानुगुण एव सर्वज्ञः सर्वयिक्तिः सत्यसंकल्यः पुरुषीत्तमः स्ट्याचिद्विद्वस्तुप्ररीरकः। यथाइ,—

> परास्य प्रितिविधिव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवलित्रया च।

यः सर्वेत्रः सर्वेविद् यस्य ज्ञानमयं तपः। यस्यायतः यरीरम्, यस्य मृत्युः प्ररीरम्, एष सर्वभूतान्तरात्मा श्रपहतपाप्रत्यादि। तदेतत्, न विज्ञचणतादित्यादिषु प्रतिपादिययते। श्रतः सृष्टिवाक्यानि न प्रधानप्रतिपादनयोग्यानीत्युच्यते। वस्तुविरोध-स्त्रतेव परिहरिष्यते॥

यत्त्रं, प्रतिचादष्टान्तयोगादनुमानक्ष्पमेवेदं वाक्यमिति। तदसत्। इेलनुपादानात् ‡। येनाश्चतं श्वतिमत्येकविचानेन सर्वविचाने प्रतिप्रादिषिते पत्रांसना तदसमावं मन्वा-

<sup>\*</sup> र्हम्चणवादीति खः।

<sup>†</sup> चएजतेति खः।

<sup>‡</sup> देलनुवादादिति ग०। अयुक्तमेतत।

<sup>¶</sup> एकविज्ञाने प्रतिषिपाद्यिषिते इति खः। लिपिकरप्रमाद्विज्ञमण्मिद्म्।

नस्य खेतकेतोः तसभवमात्रप्रदर्भनाय हि दृष्टान्तोपादानम्। द्वात्यादि । अवणादेव हि अनुमानगन्धाभावोऽवगतः॥

अय स्थात चेतनगतमुख्यमोचणिमहोचते। श्रिप तु प्रधान-गतं गौणमौचणम्। तत्तेज ऐच्चतः, ता श्राप ऐचन्तेति गौण-चणसाहचर्यात्। भवति च अचेतनिष्विप चेतनधर्मापचारः। यथाः, विष्टिप्रतीचाः शालयः, वर्षेण बीजं प्रतिस्च हर्षेति।। अतो गौणमौचणिमतीमामाश्रद्धामनुभाष्य परिहरति।

### गौणस्नाताग्रव्हात्॥ ६॥

(ख) यदुक्तं गौणेचणसाइचर्यात् सतोऽपीचणव्यपदेयः, सर्ग-नियत पूर्वावस्थाभिपायो 'गौण' इति। तन्न। ऐतदात्यमिदं

<sup>(</sup>ग) प्रपतनासमं मूलमालच्य, मूलं पिपितिष्ठती खचतने ऽपि चेतनवरुपचार्द्यनेन, तत्तेज ऐच्चते खाद्यचे तनगतगी गण्य व्यसाह चर्येण च, तरैचात्यं रेच्चतिप्रयोगो 'गौषा' रित 'चेत्'। 'न'। कस्मात्। 'खाताप्रव्यात्'। सदेव सोन्धेदमय खासी दिखुपक्रम्य, ऐतदाल्यमिदं सवं,
तत्म्यं, स खात्मिति सच्चव्यवाच्यात्मप्रव्येन परामप्रदर्भनात्। निह्
चेतनं श्वेतकेतुं प्रति खचेतनप्रधानस्यात्मवेनोपदेपः सम्भवति। कूलं
पिपितष्ठती खादी तु संप्रयस्थलत्यात् युक्तं गौष्यत्वम्। प्रकृते तु गौष्यसुख्ययोगी ग्रास्थ नितरां जघन्यत्वेन संप्रयाभावात्। ६॥

<sup>\*</sup> मला तस्येति खः।

<sup>†</sup> ऐचत इत्यादीति ख॰।

<sup>‡</sup> वर्षेण वातं प्रतिसञ्जिहीर्षतीति खा। चिपपाठीऽयम्।

सर्वं, तस्रयं, स श्रामित सच्छद्रप्रतिपादितस्यासमञ्देन व्यप-देशात्। एतदुत्तं भवति। ऐतदास्यमिदं सर्वं, तस्रयं, स श्रामित चेतनाचेतनास्ममपञ्चोद्देशेन, स श्रामित्यास्मलीप-देशोऽयं नाचेतने प्रधाने सङ्गच्छत इति। श्रतस्तिजोऽवन्नानामपि परमास्मवास्मित तेजः प्रस्तयोऽपि शब्दाः परमास्मन एव वाचनाः। तथा हि, इन्ताइमिमास्तिस्नो देवता श्रनेन जीवे-नास्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याक्तरवाणीति परमास्मानुप्रविश्वा-देव तेजः प्रस्तीनां वस्नुतं \* तत्तनामभाक्तञ्चिति, तत्तेज ऐचत, ता श्राप ऐचन्तेत्यिष मुख्य एव देचण्यपदेशः। श्रतः साइ-चर्यादिप तदेचतेत्यव गौणलागङ्गा दूरी। स्नारितेति स्वाभि-प्रायः॥

इतस् न प्रधानं सच्छव्दप्रतिपाद्यम्।

#### तिन्नस्य मोचोपदेशात्॥ ७॥

(क) मुमुचोः खेतकेतोः तत्त्वममीति ‡सदात्मकात्वानुसन्धान-मुपदिग्य तिनष्ठस्य, तस्य तावदेव चिरं यावन विमोच्ये, अय सम्पत्ता श्र इति यरीरपातमात्रान्तरायी ब्रह्मसम्पत्तिलच्या

(क) तस्मिन् सद्गे कार्यो 'निष्ठा—भित्तिरूपापनं चानं यस्य, तस्य 'मोच उपदिस्थते। तस्य तावदेव चिरं यावन विमोच्ये, खय सम्पत्स्य-

<sup>\*</sup> वखुन्तरमिति खः। चसभीचीनमेतत्।

<sup>†</sup> दूरत उत्सारितेति खः।

<sup>‡</sup> तदासकीत ख॰।

<sup>¶</sup> विमोच्चेत सम्पत्मे रतिति ग०। असाम्प्रदाधिकीऽयं, पाठः।

मोच द्रख्पदियति। यदि च प्रधानमचेतनं कारणमुपदिखेत,
तदाः तदाक्ककवानुसन्धानस्य मोचं साधनवोपदेयो नोपपद्यते। यथा ऋतुरिक्षंक्षोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य
भवतीति तिवष्ठस्थाचेतनसम्पत्तिरेव स्थात्। नच मातापित्यस्वस्थोऽपि वत्सन्तरं यास्त्रभवं विधतापत्रयाभिष्ठतिः
हेतुभूतामचित्सम्पत्तिमुपदियति। प्रधानकारणवादिनोऽपि हि
तथा प्रधाननिष्ठस्य मोचं नाभ्युपगच्छिन्तः॥

दतस्य न प्रधानम्।

#### हेयलावचनाच ॥ ८॥

(क) यदि प्रधानमेव कारणं सच्छव्दाभिहितं भवेत्। तदा मुमुचोः खेतकेतोस्तदात्मकलं मोचविरोधिवाडेयवेनोप-

इति श्रुतेः । खतः, सच्छव्दाभिहितं न प्रधानम् । खिष तु, परमेव ब्रह्म । यदि चेतनं मुमुचुं श्रेतकेतं प्रति खचेतनं कारणमुपदिग्रेत, तदा तत्त्व-मसीति सदात्मकतया प्रव्यगात्मानुसन्धानस्य मोच्चसाधनवोपदेशो नोप-पद्यते । खन्यथा, खचेतनापत्तिरेव मोच्चः स्थात् । प्रधानकारणवादिना-मिष तिव्रस्य मोच्चो नाभिमतः, व्याच्यवादिति भावः । ७।

(क) यदि अचेतनं प्रधानमेवाच कारणतया विविच्चतं स्थात्। तर्हि, तस्य मोच्चविरोधित्वात् तिज्ञस्वारणाय सुमुच्चं श्वेतकेतुं प्रति 'हेयत्व-

<sup>\*</sup> तदेति ख-पुस्तके नीपस्थम्।

<sup>†</sup> मीचसाधनस्थेति ख॰।

<sup>‡</sup> तयाभिइतेति ख॰, ग॰ ।

<sup>¶</sup> सदाताकलिमिति ख॰।

देश्यं स्थात्। नच तत् क्रियते। प्रत्युतीपादेयत्वेनेव, तत्त्व-मसि, तस्य तावदेव चिरमित्युपदिग्यते॥

इतस न प्रधानम्।

### प्रतिज्ञाविरोधात्॥ १॥

(क) प्रधानकारणले प्रतिज्ञाविरोधय भवति। वाक्योपक्रमे द्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञातम्। तच कार्यकारणयोरनन्थलेन कारणभूतसिज्ञानात् तक्षार्यभूतसचेतनप्रपचय्य ज्ञाततयैवोपपादनीयम्। तन्तु प्रधानकारणले चेतनवर्गस्य
प्रधानकार्यलाभावात् प्रधानविज्ञानेन चेतनवर्गविज्ञानासिद्धेविक्थिते॥

इतस् न प्रधानम्।

#### खाप्ययात्॥ १०॥

(ख) तदेव सच्छब्दवाचं प्रक्तत्याइ। खप्नान्तं मे सीम्य विजा-नी हीति, यचैतत्पुरुषः खपिति नाम, सता सीम्य तदा सम्पनी

मेव शुवा उचित। नच तथोचते। प्रवात, तत्त्वमिस श्वेतनेतो इति मोच्यसाधनतया तस्य ध्येयत्वमेवाच उचते। ततः 'च' न प्रधानिति युक्तम्। ८॥

- (क) प्रधानकारणवादे, येनाश्रुतं श्रुतं भवतीत्यादिकारणविज्ञानेन चिदचिन्मिश्रक्षत्स्वकार्यविज्ञानप्रतिज्ञा च विकथ्यते । चेतनवर्गस्य प्रधान-कार्यत्वाभाविन तज्ज्ञानिन तज्ज्ञानासम्भवात् न प्रधानं कारणम् ॥ ६ ॥
  - (ख) खप्रान्तं में सोम्य विजानी हीति, खमपीती भवति, सता सोम्य

<sup>\*</sup> सिद्धिज्ञानादिति खः। अग्रह्मेतत्।

भवति, समपीतो भवति, तसारेनं स्विपतीत्याचचते, सं ह्यपीतो भवतीति सुषुतं जीवं सता सम्पतं स्वमपीतः स्वस्मिन् प्रतीन द्रित व्यपदियति। प्रत्यय स्वकारणे \* त्यः। नचाचेतनं प्रधानं चेतनस्य जीवस्य कारणं भवति। स्वमपीतो भवति, यालानमेव जीवोऽपीतो भवतीत्यर्थः। चिद्वसुप्ररीरकं तदाल-भृतं ब्रह्मीवं जीवप्रव्देनाभिधीयत द्रित ‡। नामरूपव्याकरण-श्रुत्योक्तं तज्जीवप्रव्दाभिधेयं ब्रह्म सुषुप्तिकालेऽपि प्रत्ययकाल द्रव नामरूपपरिष्वङ्गाभावात् केवलसच्छव्दाभिधेयमिति, सता सोग्य तदा सम्पत्तो भवति, स्वमपीतो भवतीत्यच्यते। तथा समानप्रकरणे नामरूपविभाग परिष्वङ्गाभावेन प्राच्चेनव परिष्वङ्गात् प्राच्चेनात्मना संपरिष्वक्तो न बाद्यं किञ्चन वेद नान्तरिमत्यच्यते । त्र्यामोच्चात् प्राच्चेनात्वना संपरिष्वक्तो न बाद्यं किञ्चन वेद नान्तरिमत्यच्यते । त्र्यामोच्चात् ॥ जीवस्य नामरूपपरिष्वङ्गादेव

तदा सम्मन्नो भवतीत्यादिभिः सुषुप्तस्य जीवस्य 'खाप्ययः—खकारणे लयः श्रूयते । प्रधानस्य कारणले लयश्रुतिर्विषधेत । प्रधानस्य जीवकारणला-भावात् ॥ १०॥

<sup>\*</sup> कारणे लय द्ति ख॰।

<sup>†</sup> ब्रह्मेति कः, खः।

<sup>ं</sup> र्ति—शब्दः ख-पुस्तके नीपलभ्यते ।

<sup>¶</sup> विभागिति न पठति ग-पुस्तकम्।

ज्ञा समानप्रकर्ण इत्यादिरचत इत्यन्तः सन्दर्भः ख-पुस्कि लिपिकरप्रमादात्

 पतित इत्यवधेयम् ।

<sup>॥</sup> जामीचिमिति ख॰।

हि स्वयितिरिक्तविषयज्ञानोदयः। सुषुप्तिकालेऽपि \* नामरूपे विद्याय सता सम्परिष्वकाः पुनर्पि जाग्रह्मायां नामरूपे परिष्वज्य तत्तन्नामरूपा भवन्तीति शुत्यन्तरे स्पष्टमिभधीयते। यदा सुषुप्तः स्वप्नं न कथञ्चन पस्यति, अथास्मिन् प्राण एव स्वेक्षाः भवति, तस्मादा एतस्मा दात्मनः प्राणा यथान्यतनं विप्रतिष्ठन्ते, यथा ते दृष्ट व्याघ्रो वा सिंहो वा द्वतो वा वराहो ह वा दंभो वा मग्रको वा यद्यद्ववति ॥, तथा तथा भवतीति च। तथा \*\*, सुषुप्तं जीवं प्राच्चेनात्मना संपरिष्वक्त दित च वदति। तस्मात् सच्चेन्द्रवाचं परं ब्रह्म सर्वचः परमेन्यदः पुरुषोत्तम एव। तदाह दृत्तिकारः—सता सोम्य तदा सम्पन्नो भवतीति सम्पन्यसम्पत्तिभ्यामेतद्ध्यवसीयते। प्राच्चेनात्मना सम्परिष्वक्त दृति चाहिति॥

दत्य न प्रधानम्।

## गतिसामान्यात्॥ ११॥

(क) आला वा द्रदमेक एवाय आसीत्, नान्यत्किञ्चन

(क) तसादा रतसादात्मन आकाशः सम्भूतक्तया यः सर्वेचः सर्वे-

<sup>\*</sup> अपीति न दस्यते ख-पुत्तके। अपि हीति ग०।

<sup>†</sup> यथिति खः। चसाम्प्रदायिकीऽयं पाठः।

<sup>‡</sup> एवैकधिति ख०, ग०।

<sup>¶</sup> एतसादिति ग-पुक्तके नीपजभ्यते।

<sup>§</sup> वाराइ द्ति कः, खः।

<sup>॥</sup> यद्यद्भवन्ति, तथा तथा भवन्तीति ख॰।

<sup>\*\*</sup> यधीत खः।

मिषत्, स ऐचत लोकान सजा इति, स इमां लोकान सजत,
तसाद्दा एतसादालन आकायः सभूत आकाशादायुर्वायोरिग्नरग्नेरापः अद्धाः पृथिवी, तस्य ह वा एतस्य महतो भूतस्य
निम्बसितमेतत् यदृग्वेद द्रत्यादिसृष्टिवाकानां या 'गतिः—
प्रवृत्तिस्तत्'सामान्यात्'—तसमानार्यत्वात् अस्य तेषु सर्वेषु
सर्वेष्वरः कारणमवगम्यते । तस्माद्तापि सर्वेष्वरः कारणमिति निस्वीयते ॥

इतच न प्रधानम्।

#### श्रुतवाच॥ १२॥

(क) 'श्रुतमेवमस्या मुपनिषदि। अस्य सच्छब्दवाचस्यात्म-त्वेन नामरूपयोर्व्याकर त्वं सर्वज्ञतं सर्वप्रक्तित्वं सर्वाधारत्वमप-हतपामत्वादिकं सत्यकामत्वं सत्यसङ्गल्यत्व श्रुवानेन जीवेनात्म-

वित्, तसादितसाद्रामरूपमद्रश्च जायते। द्रवाद्युपनिषद्याक्येष सर्वे जैव चेतनैककारणत्वस्य 'गतेः—खनगमादस्यापि 'सामान्यात्'—तत्समानार्थ-त्वाचितनं ब्रह्मीन कारणतया प्रतिपाद्यते। नहि तार्किकाणामिन नेदान्त-प्रास्त्रस्य भिद्रा कारणानगतिः। यया प्रधानस्यापि कचित् कारणतं नक्तं प्राक्रीत ॥११॥

(क) खसामेव उपनिषदि, सक्कब्दवाचपरमेश्वरस्थेव, खात्मन रवेदं सर्वेमित्यात्मलेन सर्वेकारसलस्य 'श्रुतलात्'। 'च' शब्दादुपनिषदन्तरेऽपि,

<sup>\*</sup> र्श्वर द्ति ख॰।

<sup>†</sup> अतमेव द्यासामिति खः। अतमेवं द्यासामिति गः।

<sup>‡</sup> नामरूपव्याकर्तनिमिति ख॰।

<sup>¶</sup> सत्यसङ्कल्पलिमिति न खच्यते ग-पुखके।

नानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणि, सन्मूलाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः, ऐतदात्यिमिदं सर्वं, तलात्यं, स ग्राता, यचाखेहास्ति यच नास्ति सर्वं तदस्मिन् समाहितम्, तिसान् कामाः समाहिताः, एष आत्मा अपहतपापा विजरी विमृत्यः विभोकोऽविजिघकोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसंकल्प दति। तथा च श्रुत्यन्तराणि।

> न तस्य कियत् पतिरस्ति लोके न चेशिता नैव च तस्य लिङ्गम्। स कारणं करणाधिपाधिपो नचास्य कञ्चिज्जनिता नचाधिपः॥ सर्वाणि रूपाणि विचिन्य धीरी नामानि क्रांबाभिवदन् यदास्ते।

अन्तःप्रविष्टः ग्रास्ता जनानां, सर्वासा, विश्वासानं परायणं पतिं विश्वस्थालेखरं, गाखतं भिवमचातम्।

यच किचिज्जगत्यसिन् दृश्यते य्यतेऽपि वा। ग्रन्तर्बहिश्व तसर्वं व्याप नारायणः स्थितः॥

एष सर्वभूतान्तरात्मापहतपामा दिव्यो देव एको नारायण

स नारणं नरणाधिपाधिप इत्यादिना तथैवश्रवणादपि। खतः, सदेव सोम्येद्मिळादि जगत्नारणवादिवेदान्तवाक्यवेदां न प्रधानम्। किन्तु सर्वेचः सर्वभिताः समक्ततस्यायगुणातरः प्रयोत्तम एव परं ब्रह्मीति सिद्धम्। रतेन जिचास्यस्य ब्रह्मणः पारमार्थिकम्खेचित्वलादिगुणयोगिलादेः श्रुतिमुखेन प्रतिपादितलात् प्रधानकारणवाद इव निर्विभेषचिन्मात्रब्रच-वादीरिप सूचकारेग निरक्त इति वेदितयम् ॥१२ ।

एव निखिलजगरेककारणिमत्यादीनि। तसाज्जगत्कारणवादि-वाक्यं न अप्रधानप्रतिपादनयोग्यम्। अतः सर्वेज्ञः सर्वेप्रक्तिः सर्वेष्वरः निरस्तसमस्तदोषगन्धोऽनवधिकातिप्रयासंख्येयकत्याण-गुणगणमहाणेवः। पुरुषोत्तमो नारायण एव निखिलजगरेक-कारणं जिज्ञास्यं ब्रह्मोति स्थितम्॥

यत एव निर्विशेषचिकात्रब्रह्मवादे। प्रिक्ष मुखे चणादिगुणयोगि जिज्ञास्यं ब्रह्मीत स्थापनात्। निर्विशेषवादे हि
साचित्वमप्यपारमार्थिकम्। वेदान्तवेद्यं ब्रह्म च जिज्ञास्यतया
प्रतिज्ञातम् । तच चेतनमितीचतेनीशब्दमित्यादिभिः सुनैः
प्रतिपाद्यते। चेतनत्वं नाम चेतन्यगुणयोगः। यत देचणगुणविरह्णिः प्रधानतुल्यलमेव। किञ्च, निर्विशेषप्रकाश्रमात्रब्रह्मवादे
तस्य प्रकाश्रत्वमपि दुक्पपादम्॥। प्रकाशो हि नाम \*\*
स्वस्य परस्य च व्यवहारयोगयतामापादयन् वस्त्रविशेषः। निर्विशेषस्य वस्तुनस्तदुभयक्षपत्वाभावात् घटादिवदचित्वमेव। तदुभयक्षपत्वाभावेऽपि तत्चमत्वमस्तीति चेत्, न। तत्चमत्वं हि
तत्नामस्यमेव। सामर्थ्यगुणयोगे हि निर्विशेषवादः परित्यक्तः

<sup>\*</sup> प्रधानादीति ग०।

<sup>†</sup> गुणमहार्णव दति ग०।

<sup>‡</sup> स्वकारेणाभिहितश्रुतिभिरिति ख॰।

<sup>¶</sup> पारमार्थिकसिति ख॰। पाठीऽयं नास्रास्यं रीचते।

<sup>§</sup> प्रतिज्ञातश्वीत ख॰, ग॰।

<sup>॥</sup> दुवपपाद्यमिति ख॰।

<sup>\*\*</sup> नामेत्यव तावदिति पठति ख-पुख्तम्।

एवं जिज्ञास्यस्य शतस्य ब्रह्मण्येतनभोग्यभूतजङ्क्षपस्त्व-रजसमोमयप्रधानात् व्यावृत्तिक्ता । द्दानीं कमवस्थात् चिगु-णासकप्रकृतिसंसर्गनिमित्तनानाविधानन्तदुः खसागरिनमज्जनेना-ग्रहात् ग्रहाच प्रत्यगासनोऽन्यिविखिल्डेयप्रत्यनीकं निर्तिभ्रया-नन्दं ब्रह्मीति प्रतिपाद्यते ।

#### त्रानन्दमयोऽभ्यासात्॥ १३॥

- (क) तैत्तिरीया अधीयते। स वा एष पुरुषोऽनरसमय इति
- (क) तै तिरीयके, तसादा एतसादात्मनः चाकाणः सम्भूत इति प्रक्राय, तसादा एतसादिचानमयादन्योश्नर चात्मा चानन्दमयक्तेनेष

<sup>\*</sup> सर्वमत्तीति ख॰।

<sup>†</sup> शित्तिविशेषलचिति खः। च्यमभीचीनमेतत्।

<sup>‡ —</sup>खानुभवाः सविश्रेषगीचरा द्रति ग०।

<sup>¶</sup> जिज्ञासितस्येति ख॰। जिज्ञासितयस्येति ग॰।

प्रक्तत्य, तसाद्वा एतसादिज्ञानमयादन्योऽन्तर आत्मा आनन्द-मय दति। तत्र सन्देहः। किमयमानन्दमयी बन्धमीचभागिनः प्रत्यगात्मनी जीवशब्दाभिलपनीयादन्यः परमात्मा, उत स

पूर्णे इत्यन नगलारगतया अवगत आनन्दमयग्रब्दवाचः किं प्रत्यागात्मा, उत परमात्मेति संश्यः। प्रवागात्मेति पूर्वः पद्धः। कुतः। तस्यैष एव ग्रारीर खातीत्यानन्दमयस्य ग्ररीरसम्बन्धित्यत्रवणात्। तच प्रत्यात्मन-एव युक्तम्। अवमयादिगौषार्थेपवाहपतितत्वाच। तस्य चेतनत्वेन हेचा-पूर्विका च रहिरुप्यपपद्यते। किञ्च। खन्नमयप्राथमयमनोमयविज्ञानमया-नन्दमया मे स्थानतामिति सुतान्तरे चानन्दमयसा ग्रोधालस्रवणात्। निवयुद्धस्य परमात्मनः शोध्यलासम्भवात्। स्त्र राद्धानाः। स्रानन्द-मयः परमातमा । कुतः। यदीष चाकाण चानन्दो न स्रांत्, रघ ह्योवानन्दयति, आनन्दा ब्रह्मीति यजानादिलादिना तजैवानन्दम्ब्दस्य बज्ज काली १ भ्या स्थान निवान निवान निवास स्थान निवास स्थास स्थाप स्थान स्थान निवास स्थाप स्थाप स्थाप स्थाप स्थाप स्थाप स्यास स्थाप स्याप स्थाप स्याप स्थाप स ब्रह्मणा विदान् नं विभेति कुतस्रेनेवन्तस्य वाक्यस्य ब्रह्मानन्दे एव निर्ति-भ्यवापरिमितवप्रतिपादनेन समाप्तिदभेनाच । भारीरात्मवच परमात्मन एव। यस्य एथिवी पारीरमिळारभ्य एव सवैभूतान्तरात्माप इतपापीति सर्वेष्वपि खन्नमयादिषु नियन्तृतिन तसा वर्तमानत्वात्। खानन्दमये तु, तसीव एव शारीर खाता यः पूर्वसीत निर्देशक्तस खननातालं प्रदर्श-चात्मान्तरानिर भात्। नाप्यन्नमयादिगौगार्थप्रवाहपतितलात् तस्यापि गौ। यत्वं निर्योतुं प्रकाम्। तस्य सर्वान्तरत्वेन सर्वपरत्वेन च प्रति-पादितलात्। श्रधनामित्यस्य प्रसाधनामित्यर्थः। स्रतः नगलारणतया निद्य घानन्दमयः परमात्मेति सिद्धम् । १। १। छ० ६॥

(स्त्रवार्धे सु ।) प्रधानाद्यै (त्तरभूतस्य प्रत्यगात्मनस्वेतनस्य देवाण-योगसम्भवेऽपि बन्धमो स्नभःगिनस्तस्य न स्नानन्दमयण्ड्दवास्रतं जगत्कार- एवति । किं युत्तं, प्रत्यगासेति । कुतः । तस्य एष एव प्रारीर

\* आसित्यानन्दमयस्य प्रारीरत्वश्रवणात् । प्रारीरो हि प्रतीरसम्बन्धो जीवाला । ननु च जगत्कारणत्या प्रतिपादितस्य
ब्रह्मणः सुखप्रतिपत्यर्थमत्रमयादीननुक्रस्य तदेव जगत्कारणः
मानन्दमय द्रत्युपद्ग्रित । जगत्कारणञ्च, तदैचतिति श्रवणात्
सर्वञ्चः सर्वेष्वर द्रत्युक्तम् । सत्यमुक्तम् । स तु जीवान्नातिरिच्यते । अनेन जीवनात्मनानुप्रविष्य नामरूपे व्याकरवाणि, तत्त्वमित्तः स्वेत्वतेतो इति कारणतया निर्दिष्टस्य जीवसामानाधिकरण्वनिर्देशात् । सामानाधिकरण्यं हि एकत्वप्रतिपादनपरम् । यथा, सीऽयं देवदत्त द्रत्यादी । ईचापूर्विका च स्वष्टिचेतनस्य जीवस्योपपयत एव । श्रतो ब्रह्मविदाप्नोति परमिति
जीवस्याचित्रंसर्गवियुक्तं स्वरूपं प्राप्यतयोपक्रान्तमानन्दमय प्रत्यपदिष्यते । अचिद्वियुक्तस्य । स्वरूपप्राप्तिरेव हि मोचः । न ह वै

णलञ्चिति निर्णीयते । 'ञानन्दमय'- प्रव्दनिर्दिष्ट ञ्चाकाणादिजगलारणभूतः प्रयातमने । प्रयातमने । प्रयातमने । प्रयातमने । प्रयातमने । प्रयासात्' । तने व ञानन्द- प्रव्यस्य बज्जन्ते । स्यको मान्य ञ्चानन्दक्ते ये प्रत- मित्यस्यानन्दस्य च निर्दति प्रयत्वापरि मितत्वप्रती तिबन्तत् प्रत्यागातमन्य- सम्मावितत्वेन तदिति स्वापरमातमन्येव सम्भवात् ॥ १३॥

<sup>\*</sup> श्रीर द्ति ख॰। चयुक्तमीतत्।

<sup>†</sup> ईचितिश्रवणादिति ख॰।

<sup>‡</sup> तत्त्वमधीति कारणतचेति ग०।

<sup>¶</sup> उपक्रान्तमानन्दमय द्त्यं शः ख-ग-पुखकयोनीप सभ्यते ।

<sup>§</sup> चिविदयुत्ताखरूपस्थेति ख॰, ग॰।

सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहितरस्ति। अग्नरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्थ्यत इति। अतो जीवस्याविद्याविद्यन्तं स्वरूपं प्राप्यतया प्रक्रान्तमानन्दमय इत्युपदिस्थते। तथा हि, शाखा-चन्द्रन्यायेनात्मस्वरूपं दर्भयितुमनमयः पुरुषः इति प्रथमं शरीरं निर्दिश्य तदन्तरभूतं तस्य धारकं पञ्चवित्तप्राणं तस्याध्यन्तरभूतं मनः, \* तदन्तरभूताञ्च बृद्धं, प्राण्मयो मनोमयो विज्ञानमय इति तत्र तत्र बुद्धावतरणक्रमण निर्दिश्य सर्वान्तरभूतं जीवात्मानम्, अन्योऽन्तर आत्मानन्दमय इत्यपदिस्थ, श्रन्तरात्म-परम्परां समापयति। श्रतो जीवात्मस्वरूपमेव व ब्रह्मविदाप्नी-तोति प्रकान्तं ब्रह्म तदेवानन्दमय इत्यपदिष्टमिति निञ्चीयते॥

नन्, ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठित्यानन्दमयादन्यत् ब्रह्मिति प्रतीयते।
नैवम्। ब्रह्मेव खस्तमाविशिषेण् पुरुषविधलकृपितं प्रिरःपचपुच्छकृपेण व्यपदिष्यते। यथान्नमयो देच एव स्तमादनितरित्तस्वावयवैरिव, तस्वेदमेव शिर द्रत्यादिना शिरःपचपुच्छा
अवयवतयाई निद्शिताः। तथा आनन्दमयं ब्रह्मापि स्तमादनिरिक्तैः प्रियादिभिनिद्शितम्॥। तवावयवलेन कृपि-

<sup>\*</sup> तदनारमूतं मन इति ख-पुस्तके लिपिकरप्रमादात् पतितमित्यवगन्तव्यम्। ग-पुस्तकनु सर्वेच अन्तरणब्दस्थाने अन्तरिति पठिति।

<sup>†</sup> जीवात्मा खरूपिमति गः।

<sup>‡</sup> खभावविश्रेषेणीति ख०, ग०।

<sup>¶</sup> पुरुषविधनिरूपितसिति ख॰।—खरूपितसिति ग॰। पूर्वेत ममीचीनतया न
प्रतिभाति ।

<sup>§</sup> पुच्चवत्तयेति खः। पुच्चयचवत्तयेति गः।

<sup>|</sup> दर्शितमिति ख॰।

तानां प्रियमोद्रप्रमोदानन्दानामात्रयतया अखण्ड \*मानन्दमयं ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठे त्युच्यते । यदि चानन्दमयादन्यत् ब्रह्माभिविन्यत् । तस्माद्दा एतस्मादानन्दमयादन्योऽन्तर् आसा ब्रह्म त्यपि निर्देच्यत् । नचैवं निर्दिच्यते । एतदुक्तं भवति । ब्रह्म-विद्याप्तिति परिमिति प्रक्रान्तं ब्रह्म, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मिति चच्चाद्दानाकारं प्रतिपाद्य तदेव ‡, तस्माद्दा एतस्मादात्मन द्रत्यात्मप्रव्देन निर्दिच्य तस्य सर्वान्तरात्मकत्वेना सत्यं व्यञ्चयद्दाक्यमन्तमयादिषु तत्तदन्तरात्मकत्वेन । निर्दि-ष्टान् प्राण्मयादीनितक्रस्यान्योऽन्तर् आत्मा आनन्दमय द्रत्यात्म-प्रव्देन निर्देप्रमानन्दमये समापयति । त्रतः, आत्मप्रव्देन प्रक्रान्तं ब्रह्मानन्दमये समापयति । त्रतः, आत्मप्रव्देन प्रक्रान्तं ब्रह्मानन्दमये समापयति । त्रतः, आत्मप्रव्देन प्रक्रान्तं ब्रह्मानन्दमये समापयति । त्रतः, आत्मप्रव्देन

ननु च, ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठेत्युक्ता,— असन्नेव स भवति असद्ब्रह्मीति वेद चेत्। अस्ति ब्रह्मीति चेद्वेद सन्तमेनं तती विदुः॥

दति ब्रह्मज्ञानाज्ञानाभ्यामात्मनः सज्ञावासज्ञावी दर्भयति, नानन्दमयज्ञानाज्ञानाभ्याम्। न चानन्दमयस्य प्रियमोदादि-रूपेण सर्वलोकविदितस्य सज्ञावासज्ञावज्ञानाज्ञानयङ्गा \*\* युक्ता।

<sup>\*</sup> चखखानन्दमयमिति खः।

<sup>†</sup> इतरदे चतिति ख॰ । नितरामयुक्तमेतत ।

<sup>‡</sup> तहदिति ख॰।

<sup>¶</sup> सर्वान्तरलेनेति ग०।

<sup>§</sup> तत्तद्नरतयात्मलेनेति ख॰, ग॰।

<sup>॥</sup> निर्देशिमत्यादिः प्रक्रान्तिमत्यनः पाठः ख-पुक्तवे न दः स्वते।

<sup>\*\*</sup>सङ्गावज्ञानाज्ञानग्रङ्गित ख॰। सङ्गावासङ्गावाज्ञानग्रङ्गित ग॰। न समीचीनमेतत्।

यतो नानन्दमयमधिकत्यायं स्रोक उदाहृतः। तस्रादानन्द-मयादन्यत् ब्रह्म । नैवम् । ददं पुच्छं प्रतिष्ठा, पृथिवी पुच्छं प्रतिष्ठा, अथर्वाङ्गिरसः पुच्छं प्रतिष्ठे त्येवसुत्ता तच तचीदाहृताः, यनादै प्रजाः प्रजायन्त इत्यादयः श्लोकाः यथा न पुच्छमात-प्रतिपादनपराः, अपि लन्नमयादिपुरुषमात्रप्रतिपादनपराः। एवमत्राप्यानन्दमयस्यायमसनेवेति स्वीको नानन्दमयव्यति-रितस्य पुच्छस्य । ग्रानन्दमयस्येव ब्रह्मलेऽपि प्रियमोदादि-रूपेण रूपितस्थापरिच्छित्रानन्दस्य सङ्गावासङ्गावज्ञानाज्ञानां ग्रङ्गा युत्तेव । पुच्छब्रह्मणीऽप्यपरिच्छित्रानन्दतयैव ह्यप्रसिद्धता । प्रिरः प्रस्त्यवयवलाभावात् ब्रह्मणो नानन्दमयं ब्रह्मेति चेत्, पुच्छत्वप्रतिष्ठात्वा मावात् पुच्छमपि ब्रह्म न भवेत्। अथा-विद्यापरिकाल्पतस्य वसुनस्तस्याप्याययभूतलात् ब्रह्मणः पुच्छं प्रतिष्वेति रूपण्<sup>¶</sup>मात्रमित्युचित। हन्त तह्यंसुखात् वादत्त-स्थानन्दमयस्य ब्रह्मणः प्रियशिरस्वादिरूपणं भविष्यति। एवञ्च, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मीत विकारास्यदजड्परिच्छित्रवस्वन्त-रात् व्यावृत्तस्यासुखात् व्यावृत्तिरानन्दमय द्रत्यपदिस्थते 🖇। तत्याखण्डैकर्सानन्द्रक्षे ब्रह्माखानन्दमय इति मयट्, प्राण-

<sup>\*</sup> पुच्छ्स्रोति न पठति ख-पुस्तकम्।

<sup>†</sup> ज्ञानाज्ञानाशङ्केति ख॰।

<sup>‡</sup> प्रतिष्ठलाभावादिति ख०, ग०।

<sup>¶</sup> रूपमात्रमिति ख॰, ग॰।

मय इव स्वार्थिको द्रष्टव्यः। तस्माद्विद्यापरिकल्पितविविध-विचिचदेवादिभेदभिन्नस्य जीवासनः स्वाभाविकं स्वरूप\* मखण्डेकरसं सुखैकतानमानन्दमय, इत्यच्यत द्रत्यानन्दमयः' प्रत्यगामा इति॥

एवं प्राप्ते प्रचन्नहे। 'आनन्दमयीऽभ्यासात्'। 'त्रानन्दमयः' परमाला। कुतः, 'श्रभ्यासात्'। सेषानन्दस्य मीमांसा भवतीत्या-रभ्य, यती वाची निवतन्त इत्येवमन्तेन वाचीन यतगुणितीत्तर-क्रमेण निरतिययद्या क्षिरस्को असस्यमान यानन्दो अन्तदु:ख-मित्रपरिमितस्खलवभागिनि जीवालन्यसभावतिखलहेयप्रत्य-नीककल्याणैकतानसकलेतरविलचणं परमात्मानमेव स्वायय-मावेदयति । यदा इ, ‡ तसाद्वा एतसादिज्ञानमयादन्योऽन्तर् यामानन्दमय इति। विज्ञानमयी हि जीवः, न ब्िबमानं, मयट्प्रत्ययेन चतिरेकप्रतीतेः। प्राणमये त्वगत्या स्वाधिकता-योगते। इह तु तदतो जीवस्य सभावानानर्थकत्वं न्यायम। बडी मुत्तय प्रत्यगाला, ज्ञोऽत<sup>ण</sup> एवेत्यभ्यधीमहि। प्राण-मयादी तु मय इर्थास भावीऽनन्तर्मेव वच्यते। कयं तर्हि विज्ञान-मयविषयस्रोके, विज्ञानं यज्ञं तनुत इति केवलविज्ञानगब्दी-पादानमुपपदाते। ज्ञातुरेवालानः खरूपमपि खप्रकाणतया विज्ञानमित्युचत इति न दोषः। ज्ञानैकनिरूपणीयताच

<sup>\*</sup> जीवात्मन एक रूपिमति ग०। खाभाविकं रूपिमति ग०।

<sup>†</sup> दशशिर्क इति खः। अयुक्तिसिदम्।

<sup>‡</sup> तथा इीति ग॰।

<sup>¶</sup> ज्ञायत इति ख॰। ज्ञानेरिति ग॰।

ज्ञातुः खरूपस स रूपनिरूपणधर्मग्रव्दा हि धर्ममुखेन धर्मि-खरूपमपि प्रतिपादयन्ति, गवादिभव्दवत्। क्रत्यस्युटी बहुन-मिति वा करीर खुड़ाश्रीयते। नन्दादिलं वाश्रिख नन्दिग्रई-त्यादिना करीरि ल्यः। यत एव, विज्ञानं यज्ञं तनुते कर्माणि तनुतेऽपि चेति यज्ञादिकर्द्धलं विज्ञानस्य श्रूयते। नच बुद्धिमात्रस्य कर्लं । समावति। अचेतनेषु हि चेतनोपकरणभृतेषु विज्ञान-मयात् प्राचीने प्वत्रमयादिषु न चेतनधर्मभूतं कर्दतं अयते। श्रत एव च, चेतनमचेतनच खासाधारणैर्निलयनलानिलय-नत्वादिभिधमीविशेषेविभज्य निर्दिशदाकां, विज्ञानञ्चाविज्ञान-च्चिति विज्ञानभव्देन तद्गुणं चेतनं वदति। तथान्तर्यामि-ब्राह्मणे, यो विज्ञाने तिष्ठवित्यस्य काखपाठगतस्य पर्यायस्य स्थाने, य ग्रामिन तिष्ठितिति पर्यायमधीयाना माध्यन्दिनाः काण्वपाठगतविज्ञानयव्दनिर्दिष्टी जीवासिति स्फ्टीकुर्वन्ति। विज्ञानिमिति च नपुंसकलिङ्गं वसुलाभिप्रायम्। तदेवं विज्ञान-मयात् जीवादन्यस्तदन्तरः ¶ परमाला 'ग्रानन्दमयः'। यद्यपि, विज्ञानं यज्ञं तनुत इति स्नोके ज्ञानमात्रं मेवीपादीयते, न जाता। तथाणन्ये। उन्तर आका विज्ञानमय इति तदान् जातै-वीपदिश्यते। यथा, अनाह प्रजाः प्रजायन्त इत्यत स्रोके केव-

<sup>\*</sup> भ्रद्यः...प्रतिपाद्यतीति कः, खः।

<sup>†</sup> बुद्धिमाचस्य कर्दलं नेति ग०।

<sup>‡</sup> सचेतनेष्विति खः। अधकारेतत्।

<sup>¶</sup> तदन्तर इति न पठाते ख-पुस्तके।

<sup>§</sup> श्रीकेनेति गः।

लानोपादानेऽपि, स वा एष पुरुषोऽनरसमय द्रत्यत नानमातं निर्दिष्टम्। अपि तु, तन्मयस्तदिकारः \*। एतस्वें हृदि निधाय स्वकारः खयमेव, भेदव्यपदेशादित्यनन्तरभेव वदति॥

यदुत्तं, जगत्कारणतया निर्दिष्टस्य, अनेन जीवेनात्मनातु-प्रविश्व, तत्त्वमसीति जीवसामानाधिकरण्वनिर्देशात् जगत्-कारणमपि जीवसङ्पातातिरिचत इति क्षता जीवसीव सङ्-पम्, ब्रह्मविदाप्रीति परमिति प्रकान्तम्। यसुखात् व्यावत्त्वेना-नन्दमय द्रत्यपदिश्यत द्रति। तद्युत्तम्। जीवस्य चेतनत्वे सत्यपि, तदैचत बहु यां प्रजायेयेति, तत्तेजीऽस्जतेति खसंबल्पपूर्वेका-नन्तविचित्र स्थियोगानुपपत्तेः। शुद्धावस्यापि हि तस्य संगीदिजगदरापारासभवः!, जगदरापारवर्ज, भीगमात्रसाम्य-लिङ्गादित्यनीपपादिययते। कार्णभूतस्य ब्रह्मणी जीवसक्प-वानस्यपगमे, अनेन जीवेनात्मना, तत्त्वमसीति सामाधिकरख-निर्देशः कथमुपपयत इति चेत्। कथं वा निरस्तनिखिलदोष-गन्धस सलमं कल्पस सर्वज्ञस सर्वप्रक्तरनविधकातिप्रयासंख्येय-कल्याणगुल्ख सकलंकारणभूतस्य । ब्रह्मणी नानाविधानन्त-दुःखाकरकमीधीनचिन्तितनिमिषितादिसकलप्रवृत्तिजीवखरूप-लम्। अन्यतरस्य मिथालेनीपपयत इति चेत्। कस्य भीः। किं

<sup>\*</sup> तद्वमय इति ख०।

<sup>†</sup> विविधविचिचेति ख॰।

<sup>‡</sup> जगह्यापारासमाव द्ति न हथ्यते ख-पुत्तको। पतित एवेष पाठ द्ति सा विस्मर्तव्यम्।

प सकलभतकारणस्थिति क॰, ख॰।

हेयसम्बन्धस्य, निं वा हेयप्रत्यनीनकत्त्याणैनतानस्वभावस्य। हेय-प्रत्यनीककत्याणैकतानस्य ब्रह्मणोऽनाद्यविद्यात्रयत्वेन हेयसम्बन्ध-प्रतिभासी मिष्यारूप इति चेत्। विप्रतिषिद्यमिद्मभिधीयते। ब्रह्मणी द्वेयप्रत्यनीककत्याणैकतानलमनायविद्यात्रयत्वेनानन्त-दुःखविषयमिथाप्रतिभासाययत्वचेति। यविद्यात्रयतं तत्कार्य-दुःखप्रतिभासाययलचेव हि \* हेयसम्बन्धः । तलम्बन्धिलं तत्-प्रत्यनीकलच्च । विरुद्धमेव। तथापि तस्य मिथ्यालान विरोध इति मा वीचः। मिथ्याभूतमप्यपुरुषार्थं एव, यन्निरसनाय सर्वे विदान्ता आरभ्यन्ते दूति ब्रूषे। निरसनीयापुरुषार्थयोगस हेयप्रत्यनीककत्याणकतानतया विरुध्यते। किं कुर्मः। येनाश्चतं श्वतं भवतीत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञाय, सदेव सीम्येद-मय शासीदिलादिना निखिलजगदेनकारणतां, तदेचत बड स्यामिति सत्यसङ्गल्पताञ्च सर्वे जस्य सर्वे ग्रतेरनविधवाति प्रया सङ्घेयांकल्याणगुणस्य सकलकारणभूतस्य ब्रह्मणः प्रतिपाद्य तस्येव ब्रह्मणः तत्त्वमसीति सामानाधिकरणेनानन्तदुः खायय-जीवैक्यं § प्रतिपादितम्। तद्न्यथानुपपत्था ब्रह्मण एवाविद्या-श्रयत्वादि परिकल्पनीय∥िमिति चेत्। श्रुतोपपत्तयेऽप्यनुपपनं

<sup>\*</sup> खिवयात्रयतं तत्कार्यदुःखप्रतिभासात्रयत्वचैव हीति सन्दर्भः ख-ग-पुलकयी-नापसभ्यते।

<sup>†</sup> तत्प्रत्यनीकचेति खः। देयप्रत्यनीक व चेति गः।

<sup>‡ -</sup> चमंचेपेति ख॰।

<sup>¶</sup> सर्वेज्ञस्येत्यादिः—सर्वेकारणभूतस्येत्यनः पाठः ग—पुसके न दस्यते।

<sup>§</sup> जीवलिमिति ग॰।

<sup>॥</sup> परिकाल्पितमिति ग०।

विरुद्ध न कल्पनीयम्। अय हैयसम्बन्ध एव पारमार्थिकः। कल्याणैकतानस्वभावता तु मिथ्याभूता। इन्तवं तापत्रयाभिइतचेतनीज्जिजीविषया प्रवृत्तं शास्त्रं तापत्रयाभिहतिरेवास्य
पारमार्थिकी, कल्याणैकतानस्वभावस्तु भान्तिपरिकल्पित इति
बीधयत् सम्यगुक्जीवयति॥

त्रथैत हो षपरिजि हो षंया ब्रह्मणो निर्विशेष चिमात्र खरू-पा\*तिरिक्तजीवल दुः खिला दिनं, सत्य मं कल्प लक्षणाण गुणा लरल-जगलारण लाद्यपि मिष्याभूतिमिति कल्प नीयिमिति चेत्। श्रही भवतां वाक्यार्थपर्या लोचन † कुश्चलता। एक विज्ञानेन सर्व विज्ञानं प्रतिज्ञातं ‡, सर्वस्य मिष्या ले सर्वस्य ज्ञातव्यस्या-भावात् न सम्पत्स्यते। यथैक विज्ञानं परमार्थ विषयं, तथैव सर्व विज्ञानमपि यदि परमार्थ विषयं तदन्तर्गतञ्च, तदा तज्-ज्ञानेन सर्व विज्ञानिमिति शक्यते वक्तम्। न हि परमार्थ श्रक्तिका-ज्ञानेन तदा श्रवमपरमार्थ रजतज्ञानं ६ भवति॥

त्रशोचोत्। एकविज्ञानेन सर्विज्ञान । प्रतिज्ञाया अयमर्थः। निविशेषसन्मात्रमेव \*\* सत्यमन्यद्सत्यमिति। तिहे, येना-

<sup>\*</sup> खरूपतातिरिक्तेति खः।

<sup>†</sup> वाक्यार्थालीचनेति ।

<sup>‡</sup> सर्वज्ञानप्रतिज्ञानिस्तित ग॰।

ग मितिज्ञानेनेति ख०। अयुक्तमेतत्।

<sup>§</sup> रजतं ज्ञातिमिति ख०, ग०।

<sup>॥</sup> सर्वविज्ञानिति नीयलभ्यते ख-पुखके। लिपिकरप्रमाद एवा त बीजम्।

<sup>\*\*</sup> वस्ताविमिति गः।

श्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातमिति न श्रूयेत। येन अतेनाअतमपि अतं भवतीति तस्य " वाकास्यार्थः। कारणतयो पलचित्रिविशेषवसुमातस्यैव सङ्गावसेत् प्रतिज्ञातः, यथा सोम्यैकेन सत्ति एकेन सर्वं स्थायं विज्ञातिमिति दृष्टान्ती-ऽपि न घटते। सृत्यिण्डविज्ञानेन हि तदिकारस्य ज्ञातता निद्धिता। ततापि विकारस्य सत्यताभिष्रेतिति चेत्। मृद्दिकारस रज्ञ्सर्पादिवदसत्यतं ग्रुश्रवीरप्रसिद्ध मिति प्रतिज्ञातार्थसमावनाप्रदर्भनाय है, यथा सोम्बेति प्रसिद्धवदुप-त्यासी न युज्यते। नच तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्यज्ञानीत्पत्तः पाग्विकारजातसासत्यतामापाद्यत् तर्कानुग्रहीत। मननु-ग्टहीतं वा प्रमाणमुपलभाम इ द्रत्ययमर्थः, तद्नन्यत्वमारभण-यब्दादिभ्य इत्यन वच्यते। तथा, सदेव सीम्येदमय आसीदेक-मेवादितीयं, तदैचत बहु स्यां प्रजायेयेति, तत्तेजोऽस्जत, हन्ता-इमिमास्तिस्रो देवताः, अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणि, सन्मलाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्-प्रतिष्ठाः, ऐतदात्यमिदं सर्वमित्यादिनास्य जगतः सदासकता स्टें: पूर्वेकाले नामरूपविभागाग्रहणं जगदुत्यत्ती सच्छव्द-

<sup>\*</sup> ह्यस्येति ख॰, ग॰।

<sup>†</sup> ज्ञानतेति ख॰। लिपिकरप्रमाद्विज्ञभण्मेतत्।

<sup>‡</sup> अभिहितेति ख॰।

<sup>¶</sup> असिद्धिमिति ख॰, ग॰।

६ प्रतीतार्थसमावनायित ख॰।

<sup>।</sup> तकेणानुगरहीतिमिति ख॰।

वाच्यस्य ब्रह्मणः स्वयतिरिक्तनिमित्तान्तरानपेचलम्। स्टि-काले श्रहमेवानन्तस्थिरतसरूपेण अ बहु स्थामित्यनन्यसाधारणः मंनल्पविशेषो, यथासंनल्पमनन्तविचित्रतत्त्वानां विलच्णां-क्रमविशेषविशिष्टा सृष्टिः, समलेष्वचेतनेषु वसुषु खालाक-जीवानुप्रविशेनानन्तनामरूपयानर्णं, खव्यतिरिक्तस्य समस्तस्य खमूलवं खायतनवं खप्रवर्धवं खेनैव जीवनं खप्रतिष्ठव-मिलायनन्तविशेषाः शास्त्रैकसमधिगम्याः प्रतिपादिताः। तत्-सम्बन्धितया प्रकर्णान्तरेष्वप्यपहतपाप्रवादिनिरस्तनिखिलः दोषतासर्वज्ञतासर्वेश्वरत्वसत्यकामत्वसत्यसंकल्पत्वसर्वानन्दकर्ण-निर्तिययानन्दाद्यः सकलेतर्प्रमाणाईविषयाः प्रतिपादिताः ॥ । एवमनन्यगोचरानन्तविशेषणविशिष्टप्रक्तत-ब्रह्मपरामिशतच्छन्दस्य निर्विशेषवसुमाचीपदेशपरत्वमसङ्गतत्वे-नोक्सत्तप्रलिपतम् \*\*। येन ं लं-पद्च संसारिलविग्रिष्टजीव-वाचि। तस्रापि निविशेषस्र एोपस्यापनपरत्वे स्वार्थः परित्यक्तः निविशेषप्रकाशस्त्ररूपस्य च वसुनी द्यविद्यया तिरी-

<sup>\*</sup> स्थिरचररूपेणेति ख॰।

<sup>†</sup> तत्त्वनानाविचचणेति ग०। वयोग्यसिद्म्।

<sup>‡</sup> वसुष्विति ख-पुस्तके नावलीकाते।

<sup>¶</sup> खायतनलमिति न दश्यते ख-पुज्यके।

<sup>§</sup> प्रमाणाविषमा द्ति ख॰ । पाठीऽयं सन्दर्भवैषम्यमावहति।

<sup>।</sup> तत्सम्बन्धितयेत्यादिः-प्रतिपादिता द्त्यनाः पाठः ग-पुस्तके पतित द्त्यवधेयम्

<sup>\*\*</sup> प्रलिपतिति ख॰, ग॰।

<sup>††</sup> येनेत्यच अधैवेति खः।

धानं सक्ष्यनाग्रप्रसङ्गादिभिः न सभावतीति पूर्वमेवोक्तम्। एवच सति, समानाधिकरणप्रवृत्तयोस्तत्विमिति पदयोद्देयोरिप मुख्यार्थपरिखागेन लच्चणा च समाश्रयणीया॥

त्रयोचित। समानाधिकरणप्रवृक्तानामिकाधप्रितिपादनपरतया विशेषणांशे तात्पयासम्भवादेव विशेषणिनवृक्तेवेखुमानेकल्प्रितिपादनात् न लचणाप्रसङ्गः। यथा नीलमुत्पलिति
पद्दयस्य विशेष्यैकलप्रितिपादन\*परते नीललोत्पलल्फ्पविशेषण्दयं न विवच्यते। तिद्ववचायां हि नीललिविश्रष्टाकारेणोत्पललिविश्रष्टाकारस्येकलप्रितिपादनं प्रसच्येत । तत्तु न
सम्भवित। निह नैन्ध्रविश्रिष्टाकारेण तदस्तृत्पलपदेन विशित्यते, जातिगुणयोरन्योन्यसमनायप्रसङ्गात्। अतो नीललोत्पललोपलिचत्वत्रयान्यसमनायप्रसङ्गात्। अतो नीललोत्पललोपलिचत्रविश्रयोन्यसमनायप्रसङ्गात्। अतो नीललोत्पललोपलिचत्रम्यस्यक्त्रमानं सामानाधिकरप्येन प्रतिपाद्यते।
तथा १, सोऽयं देवदत्त द्रत्यतीतकालिविश्रष्टतया प्रतिपादनानुपपत्तेकभय्यदिश्रकालोपलिचतस्वरूपमात्रेक्यं सामानाधिकरप्येन प्रतिपाद्यते। यद्यपि नीलिमित्याद्येकपद्रयविष्ठप्यति।
विशेषणं सामानाधिकरप्यविलायां विरोधान प्रतिपाद्यते।

<sup>\*</sup> प्रतिपादनेति न पठति ख-पुक्तकम्। विशेषकप्रतिपादनेति गः। अयुक्तिसदम्।

<sup>†</sup> प्रसञ्जत इति ख॰।

<sup>‡</sup> नीलीत्पलबापलचितिति ग॰।

<sup>¶</sup> यथेति ख॰।

<sup>§</sup> द्रति तत्कालेति ख॰।

<sup>||</sup> जभयेति न पठति ग-पुस्तकम्।

तथापि वाच्छेऽर्थे \* प्रधानांग्रस्य प्रतिपादनात्र लचणा। अपि तु विशेषणांश्रस्याविवचामात्रम्, सर्वत्र सामानाधिक एससेष † स्वभाव इति न कश्चिद्दीष इति। तदिदमसारम्। सर्वेष्वेव वाक्येषु पदानां व्यत्पत्तिसिडायसंसगैविशेषमानं प्रत्याप्यम् ‡। तत्र समानाधिकरण प्रवृत्तानामपि नी लादिपदानां ने खादि-विशिष्ट एवार्थी व्यत्पत्तिसिडः पदान्तरार्थसंस्टोऽभिधीयते। यथा नीलमुत्पलमानयेत्युक्ते नीलिमादिविभिष्टमेवानीयते। यथा च विस्थाटयां मदमुदितो मातङ्ग अगणस्तिष्ठतीति पद-दयावगतविशेषणविश्रिष्ट एवार्थः प्रतीयते। एवं वेदान्तवाक्ये-व्यपि समानाधिकरण। निर्देशेषु तत्ति दिशेषणविधिष्टमेव ब्रह्म प्रतिपत्तव्यम्। नच विशेषणविवचायामितरविशिष्टाकारं वस्व-न्येन विशेषितव्यम्। श्रपि तु सर्वे विशेषणै: खरूपमेव विशेष्यम्। तथाहि भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानां ग्रव्हानामेकसिन्नर्थे वृत्तिः सामा-नाधिकरण्यम्। अन्वयेन निव्चत्या वा पदान्तरप्रतिपाद्याकारा-दाकारान्तरयुक्ततया तस्यैव वस्तुनः पदान्तरप्रतिपाद्यत्वं सामा-नाधिकर खकार्यम् \*\*। यथा देवदत्तः खामी युवा लोहि-

<sup>\*</sup> खर्थप्रधानस्येति ख॰। असमीचीनमिदम्।

<sup>†</sup> एवेति ग०।

<sup>‡</sup> प्राथमिति ख॰।

<sup>¶</sup> सामानाधिकर्ष्यदत्तानामिति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> मनङ्गजीत ग॰।

<sup>॥</sup> सामानाधिकरखेति ख॰, ग॰।

<sup>\*\*</sup> कार्यमिति नेच्यते ख-पुसकी।

ताचीऽदीनीऽलपणीऽनवद्य इति। यत त्वेकस्मिन् वस्तुनि समन्वयायोग्यं विशेषणद्यं समानाधिकरणपद्\*निर्दृष्टं, तता-प्यन्यतरत् पदममुख्यद्वत्तमाश्रीयते। न द्वयम् । यथा गौर्वा-हक दति। नीलोत्पलादिषु तु विशेषणद्वयान्वयाविरोधा-देकमेवोभयविशिष्टं प्रतिपाद्यते॥

त्रय मनुषे, एक विशेषणप्रतिसम्बन्धित निरूप्यमाणं वसु
विशेषणान्तरप्रतिसम्बन्धितादिलचणिमिति घटपटयोरेवेकविमितिर्देशिऽप्येक्यपितपादनासम्भवात् समानाधिकरण्यव्दस्य न
विशिष्टप्रतिपादनपरत्वम्। श्रपि तु विशेषणमुखेन खरूपमुपस्थाप्य तदैक्यप्रतिपादनपरत्वमेवेति। स्थादेतदेवं, यदि विशेषणद्यप्रतिसम्बन्धित्वमात्रमेवेक्यं निरुच्यात्। न चैतदस्ति। एकस्मिन् ‡ धर्मिण्यपसंद्यतमयोग्यधर्मदयविशिष्टत्वमेव द्येकत्वं
निरुण्डि। श्रयोग्यता च प्रमाणान्तरसिडा घटत्वपटत्वयोः।
नीलमुत्पलमित्यादिषु तु दण्डित्वकुण्डित्वित्वत्वत् रूपवत्वरसवत्वगन्धवत्वादिवच्च विरोधो नोपलभ्यते। न केवलमिवरोध एव
प्रवित्तिनिमत्तभेदेनैकार्थवोधकत्वरूपं प्रमामानाधिकरण्यमुपपादयत्येव धर्मदयविशिष्टताम्। श्रन्थया खरूपमाचेक्ये श्रनेकपदप्रवत्ती निमित्ताभावात् हु सामानाधिकरण्यमेव न स्थात्।

<sup>\*</sup> सामानाधिकर्ष्येति ग०।

<sup>†</sup> न इयमिति न पठति ख-पुस्तकम्।

<sup>‡</sup> एतस्मित्रिति ग॰। असमीचीनमेतत्।

<sup>¶</sup> ऐकार्थ्यनिष्ठलरूपमिति गृ०।

<sup>§</sup> प्रष्टत्यभावादिति ग०।

विशेषणानां स्वसम्बन्धानादरेण वसुस्क्रपीपलचणपरले महोने-नैव वस्तुपलचितिमत्युपलचणान्तरमनथकमेव। उपलचणा-नरीपलच्याकारभेदाभ्यपगमे तेनाकारेण सविशेषलप्रसङ्गः। सोऽयं देवदत्त इत्यवापि लचणागन्धो न विद्यते\*, विरोधा-भावात्। देशान्तरसम्बन्धितया अतीतस्य सनिहितदेश-सम्बन्धितया वर्तमानलाविरोधात्। श्रत एव हि सोऽयमिति प्रत्यभिज्ञयाः कालद्वयसम्बन्धिनी वसुन ऐकामुप्पाद्यते वसुनः खिरलवादिभिः। अन्यथा प्रतीतिविरोधे सति सर्वेषां चणि-कलमेव स्थात्। देशदयसम्बन्धविरोधसु कालभेदेन परिक्रि यते । यतः समानाधिकरणपदानामनेकविशेषणविश्रिष्टेकार्ध-वाचित्वम्, त्रत एव अरुणयेकहायन्या पिङ्गाच्या सीमं क्रीणा-तीत्याचारुखादिविशिष्टैक हायन्या क्रयसाध्यत्मभिधीयते 🖇। तदुत्तम् ॥। अर्थेकत्वे द्रव्यगुणयोरैककम्यानियमः \*\* स्यादिति। तच एवं पूर्वपची मन्यते। यदाप्यरूणयेति †† पदमाक्तिरिव गुणसापि द्रव्यप्रकार्तयेकस्वभावलात् द्रव्यपर्यन्तमेवारुणिमान-

<sup>\*</sup> न लचणागनीऽपि विदात इति ख०।

<sup>†</sup> प्रतीतस्येति कः। तस्येति खः। च शहमेतत्।

<sup>‡</sup> प्रत्यभिज्ञाया द्ति ख॰। अपपाठीऽयम्। प्रत्यभिज्ञायेति ग॰।

<sup>¶</sup> परिहीयत द्रित ख॰, ग॰। न समीचीनिमद्म।

<sup>§</sup> साध्यता विधीयत द्ति ग०।

<sup>॥</sup> यदुक्तमिति ख॰।

<sup>\*\*</sup> कर्मनियम र्ति ख॰, ग॰। न सम्यगेनत्।

<sup>†</sup> चार्णिति ख०। एवं परवापि।

मिन्धित, तथायेकचायन्वयक्षित्वे न समा-वित । एकचायन्या क्रीणाति । तचार्णयेत्यथेदयविधाना-समावात् । तत्यार्णयेति वाक्यं भित्ता प्रकरणविद्यितसर्वेद्रय-पर्यन्तमेवार्रणमानमविश्रेषणाभिद्धाति । त्रर्रणयेति चीलिङ्ग-निर्देशः प्रकरणविच्तिसर्वेलिङ्गद्रयाणां प्रद्र्शनार्थः । तस्मा-देकच्चायन्वयनियमोऽरुणिक्षो न स्थादिति ॥

श्रताभिधीयते। श्रयेकित द्रव्यगुणयोरैककार्स्योद्वियमः स्थात्। श्रवणयेकहायन्येत्यावण्यिविष्यष्टद्रव्येकहायनीद्रव्यवाचि-पद्योः सामानाधिकरण्येनार्थेकिते सिद्धे सित एकहायनीद्रव्या-वृत्यगुणयोरक्णयेति पदेनैव विश्वषणविश्रेष्यभावेन सम्बन्धि-तयाभिहितयोः क्रयास्त्रक्षकार्मान्वयविरोधादक्णिकः क्रयसाधन-भृतेकहायन्यन्वयिनयमः स्थात्। यदोकहायन्या क्रयुसम्बन्ध-वदक्णिमसम्बन्धोऽपि वाक्यावसेयः स्थात्, तदा वाक्यस्रार्थ-हयविधानं स्थात्। नचैतद्स्ति। श्रक्णयेति पदेनैवाक्णिमवि-शिष्टद्रव्यमभिहितम्। एकहायनीपदसामानाधिकरण्येन तस्य-कहायनीत्यमात्रमवगम्यते, न गुणसम्बन्धः। विश्रिष्ट्याद्रव्यक्षमेव हि सामानाधिकरण्यस्यार्थः। भित्रप्रवित्तिनिमित्तानां ग्रब्दाना-

<sup>\*</sup> एकद्वायनलमिति खः। अयुत्तमेतत्।

<sup>†</sup> सोमं क्रीणातीति ख॰।

<sup>1</sup> ऐक्युकर्स्यादिति ख॰, ग॰।

<sup>¶</sup> चरणयेतिवदनेनेवेति ग०।

<sup>§</sup> चाययेति ग०। च्ययद्वमेतत्।

<sup>|</sup> अती गुण्सन्बन्धविधिष्टेति खः।

मेकार्थे वृत्तिः सामानाधिकरण्यमिति दि तस्चणम्। अत एव हि \* रक्तः पदो भवतीत्यादिष्वैकार्ष्यादेकवाकात्वम्। पटस्य भवनिक्रयासम्बन्धे हि वाक्यव्यापारः । रागसम्बन्धस्त रक्तपहे-णैवाभिह्नितः। रागसम्बन्धि द्रव्यं पट इत्येतावनाचं सामा-नाधिकरण्येनावसेयम्। एवमेकेन गुणेन दाभ्यां बहुभिर्वा तेन तेन पदेन समस्तेन व्यस्तेन वा ‡ विशिष्टलमुपखाप्य सामा-नाधिकरखेन सर्वविशेषणविशिष्टार्थ एक इति ज्ञापियला तस्य क्रियासम्बन्धाभिधानमविरुदम् । देवदत्तः ख्यामी युवा लोहि-ताची दण्डी कुण्डली तिष्ठति, शक्कीन वाससा यवनिकां सम्पा-द्येत् §, नीलमुत्पलमानय, गामानय शक्कां श्रीभनाचीम, अग्नये पिथ क्षते पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपेत्। एवमरुणयैक-हायन्या पिङ्गाच्या सोमं क्रीणातीति। एतद्कं भवति। यथा काष्टेः खाल्यामीदनं पचेदित्यनेककारकविभिष्टेका क्रिया युग-पत् प्रतीयते। तथा समानाधिकरणे पदसङ्घाताभिह्ति-मेक्नेकं कार्कं तत्तत्वार्कप्रतिपत्तिवेलायामेवानेकविशेषण-विप्रिष्टं युगपत्रतिपत्रं क्रियायामन्वेतीति न क्षिद्विरोधः, खादिरै: ग्रुष्कै: काष्ठै: समपरिमाणे भाग्हे पायसं ग्राच्यादनं समर्थः पाचनः पचेदित्यादिष्विति ॥

<sup>\*</sup> अत एव रत्त इति ख॰।

<sup>†</sup> सम्बन्धी हि वाक्यस्यार्थ द्ति ख०।

<sup>1</sup> व्यक्षेनेति न पठित ख-पुक्तकम्।

<sup>॥</sup> सम्बन्धिभिन्नमविरुद्धमिति ख०। अगुद्दमेतत्।

<sup>§</sup> चापाद्येदिति खः।

यत्त्रम्, उपात्तद्रथक वाक्यस्य गुण्यव्दः केवल गुणा भिधा-योत्य गण्येति पदेन केवल गुणस्य वा भिधान मिति। तन्नो पपद्यते ! लोक विद्योद्दे व्यवाचि पदसमाना धिकरणस्य गुण्याचिनः क्षचिद्पि केवल गुणा भिधानाद्र भेना दुपात्तद्रव्यक वाक्यस्यं गुण्यदं केवल गुणा-भिधायोत्यसङ्गतम् । पटः स्रक्ष द्रत्या दिषूपात्तद्रव्यकेऽपि गुण्यविश्रिष्टस्य वा भिधानात् ‡। पटस्य स्रक्ष द्रत्यत्र स्थोक्षाविश्रिष्ट-पटा प्रतिपत्तिरसमान विभक्ति निर्देशकता, न पुनक्षात्तद्रव्य-कलकता। तत्रव पटस्य स्रक्षो भाग द्रत्या दिषु समान विभक्ति-निर्देशे श्रीक्षादि विश्रष्टद्रव्यं प्रतीयते॥

यत्पुनः, क्रयस्वेकहायन्या||विक्षतयाक्णिकः क्रिया\*\*न्वयो न सभावतीति। तदपि विरोधिगुणरिहतद्रव्यवाचिपदसमा-नाधिकरणगुणपदस्य तदात्रयगुणाभिधानेन क्रियापदान्वया-विरोधादसङ्गतम्। राष्ठान्ते चोक्तन्यायेनाक्णिकः प्राब्दे †† द्रव्यान्वये सिष्ठे द्रव्यगुणयोः क्रयसाधनवानुपपत्थार्थात् परस्यरान्वयः सिध्यतीत्यस्यसङ्गतम्। यतो यथोक्त एवार्थः। तस्नात् तत्त्वमस्यादिसामानाधिकरण्ये पदद्वयाभिहितविशेषणापरित्यागे-

<sup>\*</sup> द्रव्यवाक्यस्थिति ख॰। द्रव्येकवाक्यस्थिति ग॰।

<sup>†</sup> अभिधायेत्यसङ्गतिमिति खः। लिपिकरप्रमादविज्ञभणिसदम्।

<sup>‡</sup> उपात्तद्रश्चेकवाक्यसं गुणपदं केवलगुणाभिधायीत्यस्वैवाभिधानादिति गः।

प पटाप्रतीतिरिति गः।

६ शीलाविशिष्टिमिति ग०।

<sup>§</sup> हायन्यविदद्धतयेति ख०, ग०।

<sup>\*\*</sup> क्रयान्वय द्ति ख०, ग०।

<sup>††</sup> भव्द इति ख॰। नैतत् समीचीनम्।

नैवैकाप्रतिपादनं वर्णनीयम्। तत्त्वनायविद्योपहितानविधकः दुःखभागिनः श्रदाश्रद्यभयावस्थाचेतनादर्थान्तर्\*भृतमशेषहेय-प्रत्यनीनानविधननत्याण्राणैनतानं परमालानमनभ्यपगच्छती न सभावति । अभ्यपगच्छतोऽपि समानाधिकरणपदानां यथा-वस्थितविशेषणविशिष्टेकाप्रतिपादनपर्त्वाश्रयणे वं-पद्प्रतिपत्र-सकातरोषभागित्वं पर्स्य प्रसच्येत इति चेत्। नैतदेवम्। व्यं-पदेनापि जीवान्तर्यामिणः परस्यैवाभिधानात्। एतदुक्तं भवति। सच्छदाभिहितं निर्स्तनिखिलदोषगन्धसत्यमंकल्पमियानवधि-कातिशय निल्याणगुणं समस्तकारणभूतं ब्रह्म, बहु स्थामिति संनल्पा तेजीऽवनप्रमुखं क्षत्सं जगत् सृष्टा तिसिन् देवादि-विचित्रसंस्थानसंस्थिते जगित चेतनं जीववर्गं स्वकर्मानुगुणेषु परीरेषात्मतया प्रवेष्य स्वयञ्च स्वेच्छयैव जीवान्तरात्मतयातु-प्रविश्य एवभूतेषु खपर्यन्तेषु देवाद्याकारेषु सङ्घातेषु ॥ नाम-रूपे व्याकरोत्। एवं रूपसङ्घातसीव वसुलं प्रव्दवाच्यलञ्चाकरी-दिलायः। अनेन जीवेनाताना जीवेन मये\*\*ति निर्देशी

<sup>\*</sup> चेतनानर्थान्तरित ख॰। पाठीऽयमनर्थमेव जनयति। चेतनाचेतनादर्था-नरेति ग॰।

<sup>†</sup> प्रत्यनीककत्त्याणिति खः।

<sup>‡</sup> परलाश्रयणादिति ग०।

<sup>¶</sup> दीषगर्यं सत्यमंकरूपं नित्यानविधकाणयेति खः।—दीषं सत्यसंकरूपिनशा-ननीति गः।

<sup>¶</sup> चनुप्रवेश्येति ग॰।

<sup>॥</sup> सङ्घाति वित न पश्चते ग-पुस्तके।

<sup>\*\*</sup> जीवेन मयेति नी पलभ्यते ग-पुस्तके।

जीवस्य ब्रह्मात्मकलं प्रद्र्भयति। ब्रह्मात्मकलच्च जीवस्य जीवा-न्तरात्मतया ब्रह्मणोऽनुप्रविधादित्यवगम्यते । इदं सर्वमस्जत् यदिदं किञ्च, तत् सृष्टा तदेवानुप्राविष्यत्, तदनुप्रविष्य सञ्च त्यचाभवदित्यत दरं सर्वमिति निर्दिष्टं चेतनाचेतनं वसुदयं मत्यच्छन्दाभ्यां विज्ञानाविज्ञानग्रन्दाभ्याञ्च विभन्य निर्दिश्य चिद्वसुन्यपि ब्रह्मणोऽनुप्रविधाभिधानात्। अत एवं कामरूपः व्याकरणात् सर्वे वाचकाः ग्रब्दा श्रचिज्ञीवविश्रिष्टपरमात्मवाचिन †इत्यवगतिमिति। किञ्च, ऐतदात्यमिदं सर्वमिति चेतनिमश्रं प्रपच्चिमदं सर्वमिति निर्दिश्य तस्यैष आसेति प्रतिपादितम्। एवच सर्वेचेतनाचेतनं पित ब्रह्मण आत्मत्वे सर्वे सचेतनं § जगदस्य प्ररीरञ्च भवति। तथा च श्रुत्यन्तराणि। श्रन्तःप्रविष्टः यासा जनानां, सर्वाका, यः पृथियां तिष्ठन् पृथिया अन्तरी, यं पृथिवी न वेद, यस्य पृथिवी गरीरं, यः पृथिवीमन्तरी यमयति, स त आलान्तर्याग्यम्त इति प्रार्भ्य, य आलानि तिष्ठनालानी sन्तरी, यमाला न वेद, यस्याला शरीरं, य आलानमन्तरी य-मयति, स त आलान्तर्याम्यस्त द्रत्यादि, यः पृथिवीमन्तरे सञ्चरन्, यस्य पृथिवी ग्ररीर्न्, योऽपामन्तरे सञ्चरन्, यस्यापः यरीरमित्यारभ्य, योऽचरमन्तरे सञ्चरन्, यस्याचरं प्ररोरं, यम-

<sup>\*</sup> चात एवे ति ग०।

<sup>†</sup> वाचका इति ग०।

<sup>‡</sup> तस्येव आत्मेति ख॰। एष आत्मेति ग॰।

<sup>¶</sup> सर्वे चेतनाचेतनमिति खः। चेतनाचेतनमिति गः।

<sup>§</sup> प्रति ब्रह्मण् आत्मली सर्वे सचेतनिसिति पाठः ख-पुतके पतित द्वाभाति।

चरं न वेद, एष सर्वभूतान्तरातापद्दतपापा दिव्या देव एकी नारायण द्रत्यादीनि सत्तेतनं जगत् तस्य मरीरत्वेन निद्धिय तस्यात्मलेन परमालानमुपदियन्ति। अतस्रतनाचेतन वाचि-नीऽपि प्रब्दाश्वेतनस्वाष्यात्मभूतं चेतनप्ररीरकं परमात्मानमेवाभि-दधति। यथा अचेतनदेवादिसंस्थानपिग्डवाचिनः प्रव्दाः तत्त-च्छरीर कजीवात्मन एव वाचकाः, चलारः पञ्चदमराचा देवलं गच्छनीत्यादिषु देवा भवन्तीत्यर्थः। यरीरस्य प्ररीरिणं प्रति प्रकारत्वात् प्रकारवाचिनां प्रव्हानां प्रकारिखेव पर्यवसानात प्ररीराभिधाचिनां प्रव्हानां प्ररीरि पर्यवसानं न्याय्यम्। प्रकारी हि नाम इटमित्य मिति प्रतीयमाने वस्तुनी समिति प्रतीय-मानीं। तस्य तद्वस्वपेचलेन तस्रतीतेस्तर्पेचलात् तस्मिनेव पर्यवसानं युक्तमिति तस्य प्रतिपादकोऽपि प्रब्दः तस्मिनेव पर्यवस्यति। अत एव गौरखो मनुष्य इत्यादिप्रकारभूताकति-वाचिनः शब्दाः प्रकारिणि पिण्डे पयवस्यनः पिण्डस्यापि चेतन-यरीरत्वेन तत्रकारत्वात् पिण्डयरीरकचेतनस्यापि परमाल-प्रकारताच परमालम्बेव पर्यवस्थन्तीति ६ सर्वभ्रव्हानां परमा-सैव वाच इति परमासवाचकग्रब्देन सामानाधिकरण्यं मुख्य-वृत्तमेव॥

<sup>\*</sup> चेतनवाचिन इति ग०।

<sup>†</sup> तच्चरीरकेति ख०, ग०।

I शरीरेति कः।

<sup>¶</sup> द्रसिति ख॰, ग०।

<sup>§</sup> चत एवेति पठति ख-पुस्तकन्।

नन् प्रखो गौ: प्रखः श्रक्त इति जातिगुणवाचिनामेव पदानां द्रव्यवाचिपदैः सह सामानाधिकरण्यं दृष्टम्। द्रव्या-णान्तु द्रव्यान्तरप्रकारत्वे मलर्थीयप्रत्ययो दृष्टः, यथा द्रष्डो कुण्ड-लीति। नैवम्। जातिवा गुणो वा द्रव्यं वा नैतेष्वेकमेव सामा-नाधिकरण्य\*प्रयोजकम्, श्रन्योन्यस्मिन् व्यभिचारात्। यस्य कस्यचित् प्रकारतयेव सङ्गावस्तस्य तदृष्ट्यक्सिद्धिस्ति-। प्रतिपत्तिभि‡स्तद्वाचकानां श्रव्दानां स्वाभिधयविश्रिष्टद्रव्यवाचि-त्वात् धर्मान्तरविशिष्टतद्रव्यवाचिना श्रव्देन सामानाधिकरण्यं युक्तमेव। यच पुनः पृथक्सिद्धस्य स्वनिष्ठस्यैव द्रव्यस्य कस्य-चित् कदाचित् द्रव्यान्तरप्रकारत्वमवगस्यते, तच मलर्थीय इति निरवद्यम्॥

तदेवं परमासनः ग्रीरतया तत्रकारत्वादि चिष्टस्य जीवस्याचिदिश्रिष्टजीविश्रिष्ठ निर्देश \*\* ह्रपा श्रदं — त्विमत्यादिग्रद्धाः परमास्नान निमाच चत द्रित तत्त्वमसीति सामानाधिकरण्येनोपसं हृतम्। एवच्च सित परमास्नानं प्रति जीवस्य
ग्रिरतया हेया जीवगता धर्माः परमास्नानं न स्ट्रपन्ति। यथा

<sup>\*</sup> सामानाधिकरखे इति ग०।

<sup>†</sup> स्थितीत्यत्व स्तीति पठति ख-पुक्तकम्।

<sup>!</sup> प्रतीतिभिरिति ग॰।

<sup>¶</sup> सिद्धाईस्थेति ख॰।

<sup>§</sup> कस्यचिदिति नीपलभ्यते ख ग-पुस्तकयोः।

<sup>॥</sup> अविदिशिष्टजीवस्थेति ख॰। अविनात्रविशिष्टस्थेति ग॰।

<sup>\*\*</sup> निर्देशविशेषरूपेति ख॰।

<sup>††</sup> एवाचचते द्वित ख०, ग०।

खग्नरीरगता बाललयुवलादयो धर्मा जीवं न सृग्रन्ति। श्रत-स्तत्त्वमसीति सामानाधिकरण्ये तत्-पदं जगत्कारणभूतं सत्य-संकल्पं सर्वकल्याणगुणाकरं निरस्तसमस्तहेय\*गन्धं परमाला-नमाचछे। ल-मिति च तमेव सग्ररीरकजीवग्ररीरकमाचष्ट इति सामानाधिकरण्यं मुख्यवृत्तम्। प्रकरणाविरोधः सर्वश्रत्यविरोधो ब्रह्मणि निरवये कल्याणैकतानेऽविद्यादिदोषगन्धाभावश्च। श्रतो जीवसामानाधिकरण्यमपि विशेषणभूताज्ञीवा†दन्यलमेवोप-पादयतीति विज्ञानमयाज्ञीवादन्य एवानन्दमयः परमाला॥

यदुतं, तस्येष एव पारीर आक्तांनन्द्रमयस्य प्रारीरत्वयवणा जीवादन्यतं न सम्भवतीति। तद्युत्तम्। तिस्मिन् प्रकरणे
सर्वत, तस्येष एव प्रारीर आक्षा यः पूर्वस्येति परमाक्षन एव
प्रारीराक्षताभिधानात् कयं, तसादा एतस्मादात्मन आकापः
सम्भूत दत्याकाप्रादिस्टच्यवगस्य प्रमकारणत्वेन प्रतिज्ञातजीवव्यतिरेकस्येकस्य ब्रह्मण् आक्तांन व्यपदेणात् तद्यातिरिक्ताकाणादीनामन्नमयपर्यन्तानां तच्छरीरत्वमवगम्यते। यस्य पृथिवी
प्ररीरं, यस्यापः प्ररीरं, यस्य तेजः प्ररीरं, यस्य वायुः प्ररीरं,
यस्याकाणः प्ररीरं, यस्याचरं प्ररीरं, यस्य सत्युः प्ररीरम्, एष
सर्वभूतान्तराकापन्दतपापा दिव्यो देव एको नारायण इति

<sup>\*</sup> निरलहेयेति ख॰।

<sup>†</sup> विशेषणभतजीवादिति ख॰।

<sup>‡</sup> चन्य एव—द्त्यादिः शारीरत्वत्रवणादित्यना पाठः ख-ग-पुत्तकयोर्न पश्चते। जिपिकरप्रमाद एवात्व बीजम्।

सुवाल श्वा सर्वेत त्वानां परमास्य रात्वं स्पष्टमिधीयते।

श्वतः, तसाद्दा एतसादासन दूत्य नेवानमयस्य परमास्य श्वारीर श्वासा

श्वासे व्यवगतम्। प्राणमयं प्रस्तुत्वाहः, तस्येष एव श्वारीर श्वासा

यः पूर्वस्थिति। पूर्वस्थानमयस्य य श्वारीर श्वासा श्वत्यन्तर
सिद्धः । प्रवासारणस्तः परमास्ताः, स एव । तस्य प्राणमयस्थापि श्वारीर श्वासेत्वर्थः। एवं मनीमयविज्ञानमययोद्देष्ट्य्यम्।

श्वानन्दमये त्वेष एविति निर्देशः तस्यानन्यास्तवत्वं द्र्ययितुम्।

तत्क्यं विज्ञानमयस्यापि । पूर्वोक्तया नीत्या परमास्व श्वारीर

श्वासत्यवगमः ॥। एवं सिति विज्ञानमयस्य यः श्वारीर श्वासा

स एवानन्दमयस्यापि श्वारीर श्वासोत्यक्ते \*\* श्वानन्दमयस्याभ्यासावगतपरमास्त्रीभावस्य परमासनः स्वयमेवासित्यवगस्यते।

एवञ्च स्वयितिरिक्तं चेतनाचेतनवस्तुजातं स्वश्वरीरिमिति स एव

निर्पाधिकः श्वारीर श्वासा। श्वत एवेदं परं ब्रह्माधिकत्य प्रवृत्तं

<sup>\*</sup> सक्तेति ख॰। सब्तेनि ग॰। जभयवाणुपलभ्यमानौ पाठौ प्रमादपरि-किल्पतौ।

<sup>†</sup> शारीर चाक्रीत्यादिः श्रुत्यन्तरिमञ्ज इत्यनः चन्दर्भः ख-पुक्षके लिपिकरप्रमादात् पतितं इत्यवगनन्त्यम् ।

<sup>‡</sup> एदैतस्वेति खः।

<sup>¶</sup> निर्देशादिति ख॰। अममीचीनमेतत्।

<sup>§</sup> तज्ज्ञानमयस्थापीति ख॰। अयुक्तमेतत्।

<sup>॥</sup> चवगत द्ति ख॰, ग॰। नैतत् ममीचीनतया प्रतिभाति।

<sup>\*\*</sup> ज्रांसिति खः। ज्रयीग्यसिद्म्।

<sup>†</sup> परमात्मगतस्य भावस्येति गः । अयुक्तमेतत् ।

णास्तं ग्रारीरकमित्यभियुक्तै-\*रिभधीयते। अतो विज्ञानमया-जीवादन्य एव परमात्मानन्दमयः॥

ननु, नायमानन्दमयो जीवादन्यः, विकारणब्दस्य मयट-प्रत्ययस्य अवणात् । मयड्वैतयोरिति प्रक्रत्य, नित्यं हड-यरादिभ्य इति विकारार्थे मयट् स्मर्यते। वृद्धयायमानन्द-गन्दः। ननु प्राचुर्येऽपि मयङ्स्ति। तत्रक्षतवचने मर्याङ्ति स्रते:। यथात्रमयो यज्ञ इति । स एवायं भविष्यति । मैवम् । अनमय इत्यपन्नमे विकाराधेलं दृष्टम्। अत श्रीचित्यादस्यापि विकारार्थत्वमेव युक्तम्। किञ्च , प्राचुर्यार्थत्वेऽपि तदंग्यत्वं न सिध्यति। तदा ह्यानन्दप्रचुर द्रत्यते दुः खिम यत्वभवर्जनीयम्। श्रानन्दस्य हि प्राचुर्यं दुःखस्याच्यलमवगमयति । दुःखिमश्रल-मेव हि जीवलम्। अत औ चित्यपाप्तविकारायलमेव युक्तम्। किञ्च, लोके म्एमयं हिरणमयं दारुमयमित्यादिषु, वेदे च पण-मयी जुहः ग्रमीमयः सुची दर्भमयी र्ग्रनिखादिषु मयटो विकारार्थे प्रयोगवाहुल्यात् स एव प्रथमतरां धियमधिरोहति। जीवस्य चानन्दविकारत्वमस्येव। तस्य स्वत ग्रानन्दरूपस्य सतः ॥ संसारित्वावस्था तदिकार एवेति। त्रतो विकार \*\*वाचिनी

<sup>\*</sup> उपयुक्तेरिति ग०।

<sup>†</sup> मयटप्रत्ययस्य अवणादिति प्रतितं ख-पुस्तके।

i नैविमिति ग॰।

<sup>¶</sup> किहिति ने इंग्यते ग-प्रमुक्ते।

<sup>§</sup> जीवान्यविमिति ख॰।

<sup>॥</sup> खत इति खः। अग्रद्धमेतत्।

<sup>\*\*</sup> विकारमयत्ववाचिन इति ग०।

मयट्पत्ययस्य अवणादानन्दमयो जीवादनतिरिक्त इति तदे-तदनुभाष्य परिचरति।

## विकारग्रव्दान्निति चेन्न प्राचर्यात्॥ १४॥

(क) 'नेतयुक्तम्। कुतः। 'प्राचुर्यात्'। परिमान् ब्रह्माण्यानन्दप्राचुर्यार्थेऽपि \* मयट्मम्मवात्। एतदुक्तं भवित। पतगुणितोत्तरक्रमेणाभ्यस्यसानस्यानन्दस्य जीवाश्रयत्वासम्भवात्
ब्रह्मात्रयोऽयमानन्द इति निश्चिते सित तिसान् ब्रह्माणि विकारासम्भवात् प्राचुर्येऽपि मयट्सद्भावाच ग्रानन्दमयः परं ब्रह्मिति
श्रीचित्यात् प्रयोगप्रीद्या १ च मयटो विकारार्थत्वमर्थविरोधान
सम्भवित। किञ्च, ग्रीचित्यं प्राणमय एव परित्यक्तं, तन विकारार्थत्वासम्भवात्। प्रतस्त्रत्व पञ्चवत्तेवीयोः प्राणवत्तामानेण
प्राणमयत्वम्। प्राणापानादिषु पञ्चवित्तपु प्राणवत्तोः प्रचुर-

<sup>(</sup>क) ननु 'नायमानन्दमयः परमात्मा। कस्मात्। 'विकारशब्दात्'। विकारवाची शब्दो मयट्प्रव्ययो यस्मिन्, तस्मात्। स वा एव पुरुषोध्न-रसमय इति विकारार्थमयटः श्रवणादानन्दमय इव्यखापि विकारार्थलं युक्तम्। 'इति चेत्'। तचाह। 'न'। कुतः। प्राचुर्यात्। प्रव्यगात्म-व्यपि, न जायते मियते वा विपिच्चदिति विकारप्रतिष्ठेथात् प्राचुर्यार्थं एवायं मयिक्ति निच्चीयते। चानन्दप्रचुरत्वञ्च, स एको मानुष चानन्द इत्यादिना मनुष्यानन्दमारस्य उत्तरोत्तरश्रतगुणितानन्दसुक्ता ब्रह्मानन्दस्य निर्तिश्यापरिमितत्वाभिधानात्। चतः परमपुरुष एव चानन्दमयः॥१८॥

<sup>\*</sup> जानन्दप्राचुर्यात् प्राचुर्यार्थे इति खः, गः।

<sup>†</sup> प्रौद्याचेति ख०, ग०।

ताहा। नच प्राचुर्ये मयट्प्रत्ययस्य प्रीढ़िर्नास्ति। श्रवमयो यज्ञः शरमयो सेना \* शकटमयी यात्रेत्यादिदर्शनात्॥

यदुक्तम्, ग्रानन्दप्राचुर्यमल्पदुःखसद्भावमवगमयतीति। तद-सत्। तत्प्रचुरत्वं हि तत्प्रभूतत्वमेव। तचेतरस्य सत्तां नाव-गमयति। ग्रिप तु तस्याल्पत्वं निवर्तयति। इतरसद्भावा-सद्भावी तु । प्रमाणान्तरावसेयी। दृह च प्रमाणान्तरेण तद्भावीऽवगम्यते, ग्रपहतपाप्रत्यादिना। तनैतावदेव वक्तव्यम्। ब्रह्मानन्दस्य प्रभृतत्वमन्यानन्दस्याल्पत्वमपेचत ‡ दृत्युचते। तत्, स एको मानुष ग्रानन्द दृत्यादिना जीवानन्दापेचया ब्रह्मानन्दो निरतिग्रयद्गापत्रः प्रभूत दृति॥

यचोत्तं, जीवस्थानन्दिवतारतं समावतीति। तद्पि नोप-पद्यते। जीवस्य ज्ञानानन्दैकगुणस्वरूपस्य केनिचदाकारेण मृद् द्रव घटाद्यांश्वारेण परिणामः सकलश्चितिस्थाद्यविरुद्धः। संसारद्यायान्तु तत्वर्मणा ॥ ज्ञानानन्दौ सङ्कचितावित्युपं पाद्यिस्थते। अतञ्चानन्दमयो जीवादन्यः परं ब्रह्म॥

इतस्र जीवादन्य आनन्दमयः \*\*।

<sup>\*</sup> ग्रम्यी सेनेति नीपलभ्यते ख-गपुस्तकयीः।

<sup>†</sup> त्विति न दृश्यते ख-पुन्तके। सद्सद्घावौ त्विति ग॰।

<sup>‡</sup> चल्पलापेचिमिति ग०।

<sup>¶</sup> सम्पन्न द्ति ख॰।

<sup>§</sup> घटाकारेणेति ग॰।

<sup>॥</sup> तत्कर्मणेति नीपसभ्यते ग-पुस्तके।

<sup>\*\*</sup> इतस्रेत्यादिः पाठः ग-पुक्तके पतित इति मा विस्तर्तयम्।

#### तडेतुव्यपदेशाच ॥ १५ ॥

(क) की ह्येवान्यात् कः प्राण्यात् यदेष त्राकाश आनन्दो न स्यात्, एष ह्येवानन्दयातीति । एष एव जीवानानन्दयतीति जीवानामानन्दहेतुरयं व्यपदिस्थते । अतन्तानन्दयितव्याज्जीवादा-नन्दयितायमन्य आनन्दमयः परमासिक्षति विज्ञायते । आनन्द-मय एवाचानन्दशब्देनोच्यत इति चानन्तरमेव विन्ह्यते ॥

इतश्र जीवादन्य त्रानन्दमयः।

## मान्त्रवर्णिकमेव च गौयते॥ १६॥

(ख) सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति 'मन्ववर्णोदितं ब्रह्मेवानन्द-मय इति 'गीयते'। तन्तु ‡ जीवखरूपादन्यत् परं ब्रह्म। तथा हि, ब्रह्मविदाप्नोति परिमति जीवस्य प्राप्यतया ब्रह्म निर्दिष्टम्।

- (क) तत्र, तस्य हेतुत्वेन खपदेशः, तसात्। एव ह्योवानन्दयतिति श्रुतेः तस्य जीवानन्दस्य हेतुरयमेवेति खपदिश्यते। यो हि खन्यानानन्दयति, स खलु प्रचुरानन्दः। यथा लोके योथन्येभ्यो धनं ददाति, स प्रचुरधनशालीति। तसादानन्दियद्वव्यपदेशाच खानन्दमयशब्दवाचः परमात्मेव। 'च'कारः पूर्वस्वत्रार्थसमुचयार्थः ॥ १५॥
- (ख) तच हेतुमाह । मन्तवर्शेन उत्तं यत् तत् 'मान्तवर्शिनं' ब्रह्मीव खानन्दमय इति 'गीयते' । तथा हि , ब्रह्मविदाप्नोति परमिति ब्राह्मश्चेन यद्ब्रह्म जीवपाप्यतया उपकान्तं, सखं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मिति मन्त्रेण च सळावादिविधिष्टं यद्विख्तं, तदेव इह, खन्यो न्तर खात्मा खानन्दमय

<sup>\*</sup> च पर्मातीति ग०।

<sup>†</sup> उचात र्ति ख॰। खाचच्यत र्ति ग॰।

<sup>‡</sup> तद्ति खः।

तदेषा अध्येति तद्बद्धाभिमुखीक्तत्य प्रतिपाद्यतया च परिग्रह्म स्रगेषा अध्येतिभक्ता, ब्राह्मणोक्तसार्थस्य वैश्रद्धमनेन मन्त्रेण
क्रियत द्रत्यर्थः। जीवस्थोपासकस्य प्राप्यं ब्रह्म तस्मादिलचणमेव। अनन्तरच, तस्मादा एतस्मादात्मन श्राकाशः सम्भूत
द्रत्यारभ्य उत्तरोत्तरैर्बाह्मणैमन्तै च तदेव विश्रदीक्रियते। अती
जीवादन्य आनन्दमयः॥

चत्राच—यद्यपुपासकात् प्राप्यस्य भेदेन भवित्यं, तथापि न वस्त्रत्तरं जीवासान्त्रवर्णिकं ब्रह्म। किन्तु तस्त्रेवोपासकस्य निरस्ता विद्यागन्धं निर्विशेषचिसाचैकरसं ग्रुड‡स्तरूपं तदेव, सत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मोति मन्त्रेण विशोध्यते। तदेव च, यतो वाची निवतन्तेऽपाप्य मनसा सहिति वाङ्मनसागीचरतया निविशेषिमिति गस्यते। अतस्तदेव मान्त्रवर्णिकमिति, तस्माद-नितिरिक्त आनन्दमय द्रत्यत उत्तरं पठति।

## नेतरीऽनुपपत्तेः॥१०॥

(क) परमात्मन 'इतरी' जीवश्रव्हाभिलप्यी श मुक्ता-वस्थाऽपि 'न' भवति मान्त्रवर्णिकः। कुतः। 'श्रनुपपत्तेः'।

इत्युचते । मन्त्रत्राद्धायोञ्चेकविषयत्वात् । चतस्व, न प्रत्यात्मा चानन्द-, मयः ॥ १६॥

<sup>(</sup>क) खिष च। 'इतरी' ब्रह्मणो भिन्नो जीवो मन्त्रवर्णे (दित इति 'न'

<sup>\*</sup> तदेवेति ग०। अयोग्यमेतत्।

<sup>†</sup> निरस्तसमस्ति ग०।

<sup>‡</sup> ग्रह्वं खरूपिमिति क॰, ख॰।

प शब्दाभिधेय इति ख॰।

तथाविधस्यात्मनो निरुपाधिक \*विपश्चित्वं नोपपद्यते। इद्मेव हि निरुपाधिकं विपश्चित्वं, सोऽकामयत बहु स्यां प्रजायेयेति सत्यसङ्गल्पलप्रदर्भनेन व्यपदिस्थते । विविधं पस्यिचित्वं
हि विपश्चित्तम्। प्रषोदरादिलात् पस्यच्छव्दावयवस्य यच्छव्दस्य
लोपं काला व्युत्पादितो विपश्चिच्छव्दः। यद्यपि मृक्तस्य विपश्चित्तं
सभावति। तथापि तस्यैवात्मनः संसार्द्रभायामविपश्चित्तः
मप्यस्तीति निरुपाधिकं विपश्चित्तं नोपपद्यते। निर्विभेषिचित्याततापत्रस्य मृक्तस्य विविधदर्भना सभावात् सतरां विपश्चित्वं
न सभावतीति न केनापि प्रमाणेन निर्विभेषं वस्तु प्रतिपाद्यतः
इति च पूर्वमेवोक्तम्। यतो वाचो निवर्तन्त इति च वाक्यं

खाग्रद्वनीयम्। कुतः । 'खनुपपत्तः'। सोरश्चने सर्वान् नामान् सह ब्रह्मणां विपिश्चितेति तस्य वद्धस्य मुक्तावस्थस्यापि चेदग्रविपश्चित्तानुपपत्तेः। विविधं प्रश्चित्तवं हि विपश्चित्तं, एषोदरादित्वात् सिद्धम्। तस्च, सोरकाम्यत बद्ध स्वाचेवेति विचित्रस्थिरचरत्रसम्पिनस्पाधिकबद्धभवन-संकल्पपूर्वकं सर्वज्ञत्वम्। एतत् जीवात्मनः परिश्चद्धापि न सम्भवति। 'जगद्यापारवर्जं प्रकरणादिति' वस्त्यमाणत्वात्। स्वतो विदत्पाप्यत्वनिर्माधिकविपश्चित्त्वज्ञात्वाद्यसाधारणगुणानां जीवात्मन्यनुपपत्तेः परं ब्रह्मीव मान्त्रविणिकम्॥ १०॥

<sup>\*</sup> निरुपाधिकमिति ग॰।

<sup>†</sup> विविच्यत द्ति ग०।

<sup>‡</sup> मंसारिलद्यायासिति ख०, ग०।

त दर्शनाभावादिति ख॰।

१ पादः।]

यदि वाङ्मनसयोर्ब्रह्मणो निवस्तिमभिद्धीत\*, ततो निवि-शेषतां वसुनीऽवगमयितुं शक्यात्। अपि तु वाङ्मनसयोस्तना-प्रमाणतां वदेत्। तथा च सति तस्य तुच्छलमेवापदाते ।। ब्रह्मविदाप्नोति परमित्यारभ्य ब्रह्मणी विपश्चित्तं जगत्नारणल-मानन्दैकतानत्विमतरान् प्रत्यानन्द्यितृतं कामादेव चिद-चिदालकस क्रत्सस सप्टलं सच्चवगीनुप्रविशकत‡तदालकलं भयाभयहेतुलं वायादित्यादीनां प्रशासित्वलं प्रतगुणितीत्तर-क्रमेण निर्तिययानन्दलमन्यचानेकं प्रतिपाद्य वाङ्मनस्योब-ह्मणि प्रवृत्यभावेन निष्ममाणकं ब्रह्मोत्यचत दति स्थान्त जिल्प-तम्। यतो वाची निवर्तन्त इति यच्छव्दनिदिष्टमधम्, आनन्दं ब्रह्मणी विदानित्यानन्द भन्देन प्रतिनिद्भिय तस्य ब्रह्मसम्बन्धित ब्रह्मण इति व्यतिरेकनिर्देशेन प्रतिपाद्य तदेव वाङ्मनसागीचरं विद्यानिति तद्देनमभिद्धद्वाक्यं जरद्रवादिवाक्यवदनर्थकं वाचा ुनन्तर्गत चात्। यतः प्रतगुणितीत्तरक्रमेण ब्रह्मानन्द-स्यातिश्रियतां । वक्तमुद्यस्य तस्य द्यत्ता \* भावादेव वाङ्मन-सयोस्ततो † निवृत्तिः, यता वाचो निवर्तन्त द्रत्य्चते। एव-

<sup>\*</sup> खिभधत्त द्ति ग०।

<sup>†</sup> तत इत्यारभ्य जापयतं इत्यन्तः सन्दर्भः ख-पुस्तं के पतित इत्यवगन्तव्यम्।

<sup>‡</sup> प्रवेशात् तद् त्मकलिमिति ख॰।

श भानीति खः।

<sup>§</sup> वाक्येति ख॰। न समीचीनमेतत्।

<sup>|</sup> अतिश्यतामिति ख॰। अतिश्येन द्यतामिति ग॰।

<sup>\*\*</sup> इयत्ताखभावेनेति खः। अग्रद्धमेतत्। इयत्ताया अभावादिति गः।

<sup>††</sup> निष्टत्तीरति खः।

मियत्तारिहतं ब्रह्मण ग्रानन्दं \* विद्वान् कुत्यन न विभेती खु-चते। किञ्चास्य मान्त्रवर्णिकस्य विपिश्वतः, सीऽकामयते त्यारम्य वच्यमाणस्वसंक्रस्यावक्कृप्तजगज्जन्मस्थितिजगदन्तरात्मवादे मुक्तात्म-स्वरूपादन्यत्वं सुस्पष्टमेव॥

्रित्रवी<sup>†</sup>भयावस्थात् प्रत्यगात्मनीऽन्य ग्रानन्दमयः।

## भेदव्यपदेशाच ॥ १८॥

(क) तसाद्दा एतसादालन द्रत्यारभ्य मान्वविषेकं ब्रह्म व्यञ्जयद्दाक्यमनप्राणमनोभ्य द्रव जीवादिप तस्य भेदं व्यप-दिग्रति, तसाद्दा एतसादिज्ञानमयादन्योऽन्तर आला ‡ आनन्दमय द्रति। अतो जीवात् 'भेदव्यपदेशाच्च' अयं मान्त-विषेक आनन्दमयोऽन्य एवेति विज्ञायते॥

इतस्र ¶ जीवादन्यः।

(क) इतीरिष विद्यानाता नानन्दमयः। यती भेदेन व्यपदिख्यते। भीषासादातः पवते, विद्यानमयादन्योरन्तर खाता, खानन्दं ब्रह्मणी विद्यानित्यादिभिरिनन्तान्तादिजीववर्णस्य प्रशासितव्यतादिना खाभाविक-जीवेश्वरभेदस्य 'व्यपदेशाच'। खपि च, विद्यानं यद्यं तनुत इति व्यपदेशा-दिद्यानमयो जीव एव, न बुद्धिमाद्यं बुद्धेः करणतादिति मा विस्नत-व्यम्। नच, नान्योरतोरिक्त द्रस्वेत्यादिवाक्येन न परमेश्वरादन्यः कस्वित्

<sup>\*</sup> छानन्दं ब्रह्मण इति ग०।

<sup>†</sup> अतस्रीत ख॰।

<sup>‡</sup> खनारात्मीत खः।

<sup>¶</sup> अतस्ति ख॰।

## कामाच नानुमानापेचा॥ १८॥

(क) जीवस्यविद्यापरवशस्य जगत्कारणते हा\*वर्जनीयानु-मानिकप्रधानादिशब्दाभिधेयाचिद्वसुसंसर्गापेचा च । तथैव हि चतुमुखादीनां कारणलम्। इह च, सीऽकामयत बहु स्यां प्रजायेयेत्यचित्संसर्गरहितस्य स्वकामादेव विचित्रचिद्दचिद्वसुनः स्रष्टिः, इदं सर्वमस्रजत, यदिदं किञ्चेत्याद्वायते। अतीऽस्थानन्द-मयस्य जगत् स्रजतो नानुमानिकाचिद्वसुसंसर्गपेचा प्रतीयते। अतञ्च जीवादन्य आनन्दमयः॥

इत्य ।

# असिन्नस्य च तद्यागं शास्ति॥ २०॥

(ख) 'अस्मिन्' आनन्दमये 'अस्य' च जीवस्य 'तद्योगमानन्द-योगं 'शास्ति' शास्त्रम्। रसी व सः रस्ट् ह्येवायं लक्ष्यानन्दी

प्रवागात्मेवाशङ्कनीयम् । एतदाक्यस् तु प्रवागत्मस्वातन्त्राद्रसृत्यश्रीत-त्वादिनिषेधपरत्वात् । स्वतस्य स्वानन्दमय परमात्मेति ॥ १८॥

- (क) इतस्व । जीवस्य हि यस्य कस्यचिदपि निर्माणकमैणि स्रविद्या-परवण्णतया 'सनुमानस्य प्रधानस्य कारणादिरूपाचिद्वस्तुनोऽपेद्या' दृश्यते । स्नानन्दमयस्य तु न । कुतः । 'क्रामात्' सङ्गल्पादेव, सोऽकामयत बद्ध स्थामित्यादिना जगत्मगैकर्देलस्रवणात् । स्रतो जीवादन्यः परमात्मे-वानन्दमयः ॥१९॥
  - (ख) इतस्य। 'चस्मिन्' चानन्दमये मान्तविषेते परमात्मिनि 'चस्य'

<sup>\*</sup> ख-पुस्तके हि-शब्दो नीयलभ्यते।

<sup>†</sup> चकारः ख-गपुलक्यीनं प्यते।

भवतीति रसमन्दाभिषयानन्दमय नाभादयं जीवमन्दाभिलप-नीयः। मानन्दीभवती त्युचमाने यसाभाद्य मानन्दी भवति, स स एवित्यनुनात्तः को ब्रवीती त्युषः॥

एवमानन्दमयः परं ब्रह्मीत निश्चित सित, यदेष श्राकाश श्रानन्दो, विज्ञानमानन्दं ब्रह्मित्यादिष्वानन्दशब्देनानन्दमय एव पराम्थ्यते। यथा विज्ञानशब्देन विज्ञानमयः। अत एवानन्दं ब्रह्मणो विद्वानिति व्यतिरेक्षनिदेशः। अत एवतमानन्दमय-माल्यानमुपसंक्षामतीति फलनिदेश्यः। अत एवतमानन्दमय-माल्यानमुपसंक्षामतीति फलनिदेश्यः। उत्तरे चानुवाके पूर्वानुवाको त्यानामन्तमयादीनाम्, अन्नं ब्रह्मीति व्यजानात्, प्राणो ब्रह्मीति व्यजानात्, मनो ब्रह्मीति व्यजानादिति प्रतिपादनात्, आनन्दो ब्रह्मीत्ययानन्दमयस्येव प्रतिपादनिमिति विज्ञायते। तत एव १ तनाप्यानन्दमयसाल्यानमुपसंक्रस्थेख्यपसंहतम्। श्रतः प्रधानशब्दाभिलप्यादर्थान्तरभ्रतस्य परस्य ब्रह्मणो जीवशब्दाभिलप्यादर्थान्तरभ्रतस्य परस्य ब्रह्मणो जीवशब्दाभिलप्यादर्थान्तरत्वं सिद्यम्॥

यदापि मन्दपुर्णानां जीवानां कामाज्ञगत्रृष्टिरति-श्रिवतानन्दयोगो भयाभयहेतुलिमित्यादि न सभावति । तथापि

जीवस्य चार्निनः 'तर्योगम्' घानन्दयोगं 'प्रास्ति' पानलेन न्ययति भग-वती स्रुतिः। रसो वै सः, रसं ह्येवायं निक्षानन्दीभवतीति प्रव्यात्मनो यह्याभादानन्दयोगः स तसादन्यः परमात्मविव्यानन्दमयः परं ब्रह्मिति सिद्धम्॥ २०॥

<sup>\*</sup> चानन्दलाभादिति ख॰।

<sup>†</sup> अत्रवीदितीति गः।

<sup>‡</sup> खत एव चेति ख०, ग०।

विलचणपुण्यानामादिखे श्रन्द्रप्रजापतिप्रस्तीनां समावखे-वेतीमामाप्रद्वां निराक्तरोति।

# अन्तस्तइमीपदेशात्। २१॥

(क) दरमान्नायते छान्दोग्ये। य एषी इन्तरादित्ये हिरएमयः पुरुषो दश्यते, हिरएपश्यश्विष्ठिर एविश्व आप्रणखात् सर्व एव सवर्णसस्य, यथा कथासं पुण्डरीक मेवम चिणी तस्योदिति। नाम, स एष सर्वेभ्यः पामभ्य उदित, उदेति ह वै सर्वेभ्यः पामभ्यो य एवं वेद, तस्य ऋक् साम च गैणा वित्यधिदैवतमधाः

(क) इन्देशिरदमाभायते। खय य एषी८न्तरादित्वे हिरणमयः पुरुषो दृष्यते हिरण्यस्म हिरण्यकेण खाप्रणखात् सर्वे एव सवर्णन्तस्य यथा कथासं पुण्डरीकमेवमिद्यणी, खय य एषी८न्तरिद्यणि पुरुषो दृष्यत दृत्यादि। तत्र खादित्यमण्डलाक्ष्णोरन्तःस्थलेन अव्यमाणः पुरुषः किं जीवविभेष खाहोस्तित् परमपुरुष दृति संभ्रयः। पुण्यवत्याप्ते-स्थः कस्थित् जीविभेषेष दृति पूर्वपद्यः। कृतः। हिरण्यस्म श्रृहिरण्य-केणोरन्तरादित्येश्नरिद्यणि, ये चामुभात् पराश्चो लोका द्रत्यादिना सभ्रारीयलपराश्चितलादिस्रवणात्। परस्य तु अभ्रज्दमस्प्रभेमरूणं, स भगवः कस्मिन् प्रतिस्ठतः, स्वे महिद्धि, एष सर्वेश्वर द्रत्यादिना तद्विपरीतस्रवणाः दादित्यान्वितिलं हिरणमयरूपलञ्च न सम्भवति। तत्र परमपुरुष एवेति राद्धान्तः। कृतः। स एष सर्वेश्वर प्राप्तान्य उदित द्रत्यादिना खपहतः

<sup>\*</sup> मायिनामिन्द्रेति ख०।

<sup>†</sup> चन्तासुद्धर्म उपदेशादिति ख॰। लिपिकरप्रमादविज्ञासणमेतत्।

<sup>‡</sup> **उदितिनां**मेति ख॰।

श एप वे द्ति ग०।

ध्यातम् \*, त्रथ य एषोऽन्तरचिणि पुरुषो दृश्यते, सैव ऋक् तलाम तदुक्यं तदाजुस्तद्ब्रह्म तस्यैतदेव रूपं यदमुष्य रूपं

पाप्मलादिपूर्वेकसर्वे जोकतामे शलाखुपदेशात्। तेषां जीवे व्यसम्भवात्। किञ्च। यदा प्रायः प्रायते रुक्तवर्णमादित्यवर्णं तमसः प्रस्तादित्या-दिना सत्यसङ्कल्पलकल्याणगुणवन्त्वादिस्वाभाविकधमेवत् ब्रह्माणि श्ररीर-वन्त्वस्यायिविरुद्धलात्। अत यव सत्यसङ्कल्पस्य भगवतः सेच्चयेव खानु-क्ष्पापाद्यतश्ररीरसम्बन्धः। अश्रब्दिमित्यादिवाच्यस्य च प्राक्ततश्रव्दादिनिष्ठे धपरत्वम्। नच पराश्रितत्वं तस्य वाच्यं, सर्वाश्रयत्ववत् सर्वान्तरत्वस्यापि, अन्तः प्रविष्ठः शास्ता, सर्वभूतान्तरात्मेत्यादिशास्त्रसिद्ध-त्वादिति । १।१। अ०६॥

(स्त्रार्थे सु।) यवं सामान्यतः च्रेनच्रेनच्योः कारणतं निरस् इदानीं विश्वेषतः प्राप्तेन्वर्थणामादिश्वादिरूपचेतनानां तथातं निराकरोति। य यथीयन्तरादिश्वे हिरण्ययः पुरुषो हिरण्यसम्भुरित्यादौ स्रूयमाणः पुरुषाकारः परमात्मेन । कुतः । 'तद्धमीपदेश्वात्' । तस्य परमेश्वरः स्थेन धर्माणामपहतपाप्रात्नोपासकसर्वपापमोचियद्यत्वसर्वात्मकत्वादीनामस्मिन् वाच्ये उपदेश्वात् । स यथ सर्वेषां लोकानामीश्वः सर्वेषां कामानाम्, तस्थोदिति नाम, स यथ सर्वेभ्य पाप्प्रभ्य उदित इत्यादिना प्रतिपादिता धर्मा हि पारमेश्वरा यन । स्रूयते च, तद्रपस्थापि च्यप्राक्षतत्वम् । वेदाहमितं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्वादित्यादौ । स्रतः प्रत्यात्मनीयर्थान्तरभूतो निरुपाधिकानविधकातिश्वयानन्दोरप्राक्षतासाधारणदिव्यक्षः पुरुषोत्तमः परं ब्रह्म जगलारणमिति वेदान्तैः प्रतिपाद्यत इति निरुषद्यम् ॥ २१॥

<sup>\*</sup> ख-पुस्तके नामेत्यादि अध्यातामित्यनां न पठाते। अधाध्यातामितीति ग०।

<sup>†</sup> जनराचिणीति गः।

यावदमुष्य गेष्णी ती गेष्णी यदाम तदामेति । तत्र सन्दि हाते । किमयमच्यादित्यमण्डलान्तरवती पुरुषः पुर्णोपचयनिमित्तैश्वय त्रादित्यादिगच्दाभिलप्या जीव एव, ग्राहोस्वित्तदितिरत्तः पर-मासिति। किं युक्तम्। उपचितपुर्खो जीव एवेति। कुतः। सगरीरत्यवणात्। ग्ररीरसम्बन्धी हि जीवानामेव वति । अकर्मानुगुणप्रियाप्रिययोगायत्ती हि ग्ररीरसम्बन्धः। श्रत एव हि कमसम्बर्धरहितस्य मोचस्य प्राप्यलमग्ररीरलेनीचते। न इ वे सगरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपइतिरस्ति, अगरीरं वावसन्तं न प्रियाप्रिये स्प्रमत इति। समावति च ‡ पुर्णाति-ययात् ज्ञानाधिकां प्रत्याधिकाञ्च। अत्य एव लोककामिय-लादि तस्यैवीपपदाते । अत एव चीपास्यलं फलदायिलच पापचय बरलेन मोचीपयोगिलच्छ । मनुष्येष्यप्रचितपुर्खाः केचिज्ज्ञानग्रत्यादिभिर्धिकतरा दृग्यन्ते। तत्य सिडगन्धर्वा-दयस्ततञ्च देवा \* \*स्ततञ्चेन्द्रादयः। अतो ब्रह्मादिष्वन्यतम् एवे के-कस्मिन् कच्ये उपचितपुष्यविश्षेषेयं प्रभूत † मैखर्यं प्राप्ती जगत्सृष्ट्याद्यपि करोतीति जगत्कारणवजगदन्तरात्मवादि-

<sup>\*</sup> खकर्मानुगुणिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> योगायेति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> चकारः ख-पुक्तके नीपलभ्यते।

<sup>¶</sup> तत इति ख॰, ग॰ [

<sup>§</sup> कामेशिल्लादीति ख॰। कामेशलादिति ग॰। परच अयुक्तं पठाते।

<sup>||</sup> चपणेति ख॰, ग॰।

<sup>\*\*</sup> देवता द्ति ग०।

<sup>††</sup> एवभूतिमिति ग॰।

वाक्यमिसनेवोपचितपुख्विशेषे सर्वज्ञे सर्वभ्रात्ती वर्तते। अतो जीवानातिरिक्तः परमात्मा नाम कि सिद्खि। एवच सित, अख्लमनखद्रसमित्याद्यो जीवासन एव स्टूपाभिप्राया भवन्ति । मीचपासाखापि तत्स्र रूपतवाप्त्रापायी अपदेशप-राणीत्येवं प्राप्तेऽभिधीयते। 'अन्तस्तद्यमीपदेशात्'। अन्तरा-दित्ये श्रन्तर चिणि च यः पुरुषः प्रतीयते, स जीवादन्यः परमासेव। कुतः। 'तद्भर्मोपदेशात्' जीवेष्वसभावात् तदत-रिक्रस्थेव परमात्मनी धर्मीऽयमपद्दतपामलादिः, स एष सर्वेभ्यः पामभा ‡ उदित इत्यादिनोपदिश्वते। अपहतपामतं ह्यप-इतकमें कम्बयागन्धर हितल मिलाय: १। कर्माधीनसुख-दु:खभागिलेन कर्मवस्था हि जीवाः। स्रतीऽपद्दतपाप्मलं जीवा-दन्यस्य परमात्मन एव धर्मः। तत्पूर्वनं सक्षोपाधिनं लोक-कामि अवं सत्यसङ्गलादिकं सर्वभूतान्तरात्वचास्येव धर्मः। | यथाच । एष त्रालापहतपामा विजरी विस्त्यविंशीकी-ऽविजिघत्मोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसंकल्प इति। तथा, एष सर्वभूतान्तरात्मापहतपामा दिव्यो देव एको नारायण इति, सीऽकामयत बहु स्थां प्रजायेयेत्यादि \*\* सत्यसंकल्पलप्वक-

<sup>\*</sup> तसुपायिति खः। अग्रइमेतत्।

<sup>†</sup> अन्तराचिणीति ग०।

<sup>‡</sup> पामभ्य द्ति ख-पुक्तकं न पठति।

<sup>¶</sup> इत्यर्थ इति ख-पुस्तके नालीकाते।

<sup>§</sup> लोकानामी श्विमिति ख॰।

<sup>∥</sup> यद्यपाहिति ख॰।

<sup>\*\*</sup> इत्यभीति ख॰।

समस्तिचदिचिद्दसु सृष्टियोगो निरुपाधिक भया भयहेतुलं वाङ्म-नसपरिमिति \*क्षतपरिच्छेद-रिहतता | नविधकाति श्रयानन्दयोग इत्यादयोऽक मेसम्पाद्या स्वाभाविका धर्मा जीवस्य न सभावन्ति॥

यत्त, यरीरसम्बन्धात जीवातिरिक्त दृत्युक्तम्। तद्सत्।
न हि यरीरवत्वं कर्मवस्थतां साधयति, सत्यसङ्गल्यसेच्छयापि यरीरसम्बन्धसभावात्। श्रयोच्येत, यरीरं नाम त्रिगुणाक्षान्यक्रतिपरिणामरूप्मृतसङ्घातः, तल्लम्बन्धश्चापहतपाप्मनः
सत्यसंकल्पस्य पुरुषस्थेच्छया न सभावति, श्रपुरुषार्थत्वात्। कर्मवश्यस्य तु स्वरूपानिभिद्रस्य कर्मानुगुणप्पलोपभोगायानिच्छतोऽपि तल्लम्बन्धोऽवर्जनीय द्रति। स्यादेतदेवं, यदि गुणत्रयणमयः प्राक्ततोऽस्य देहः स्थात्। स तु स्वाभिमतस्वानुरूपोऽपाक्तत
एवति सर्वमुपपत्रम्॥

एतदुक्तं भवति । परस्थैव ब्रह्मणो निखिलहे यप्रत्यनीकाननज्ञानानन्दैकखरूपतया सकलेतर विलच्चणस्य खाभाविकानवधिकातिण्यासंख्येयकच्याणगुणगणाः सन्ति । तद्देव खाभिमतानुरूपैकरूपाचिन्यद्याङ्गतिन्यिनरवद्यनिरित्पयीज्ञ्वस्यसीन्द्यसीगस्यसीकुमार्यलावण्ययीवनाद्यनन्तकच्याणगुणगणिनिधदिव्यरूपमपि खाभाविकमस्ति । तदेवीपासकानुग्रहेण तत्प्रतिपच्चनुरूपसंख्यानं करोति । अपारकारुखसीशी स्ववासस्यी-

<sup>\*</sup> परिसितिक्यतेति न दश्यते ख-पुस्तके। परिसितेति ग०।

<sup>†</sup> रहितानवधिकति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> रूपेति न पठाते ख-पुस्तके।

<sup>¶</sup> त्रिगुणेति ख०।

दार्यजलिध किरस्तिनिखिल हेयगन्थोऽपहतपामा परमासा । पर-ब्रह्म पुरुषोत्तमो नारायण इति, यतो वा इमानि सृतानि जायनी, सदेव सोम्येदमय यासीत्, यासा वा इदमेक एवाय यासीत्, एको ह वे नारायण यासीत्, न ब्रह्मा नेमान इत्या-दिषु निखिल जगदेककारणत्यावगतस्य परस्य ब्रह्मणः, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म, विज्ञानमानन्दं ब्रह्मीत्यादिष्वेवसूतं स्वरूप-मित्यवगस्यते। निर्गुणं निरज्जनम् अपहतपामा, विजरो विस्त्य-विमोकोऽविजिघसोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्यः,

न तस्य कार्यं करणच विद्यते
न तस्म साभ्यधिक स्य दृश्यते।
परास्य प्रक्तिविधिव स्र्यते
स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च॥
तमी खराणां परमं महेसरं
तं दैवतानां परमच दैवतम्।
सकारणं करणाधिपाधिपो
नचास्य किस्च ज्ञानिता नचाधिपः।
सर्वाणि रूपाणि विचिन्य धोरः।
नामानि क्राताभिवदन् यदास्ते
वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम्।
स्रादित्यवर्णं तमसः परस्तात्।

<sup>\*</sup> जलनिधिरिति ख०, ग०।

<sup>†</sup> परमात्मेति न पठित ख-पुस्तकम्।

<sup>‡</sup> एवस्मृतस्वरूपिमिति ग०।

सर्वे निमेषा जित्तरे विद्युतः पुरुषादधीत्यादिषु परस्य ब्रह्मणः प्राक्षतहेय स्टेहसम्बन्धं तन्मू लक्षमेवस्थता-सम्बन्धः प्रतिषिध्य कन्द्याणगुणान् कन्द्याणक्षपञ्च वदति। तिददं स्वाभाविकमेव रूपमुपासकानु ग्रहेण तत्यतिपच्यनु गुणा-कारं देवमनु स्थादिसंस्थानं करोति स्वेच्च्येव परमकाक-णिको भगवान्। तिददमाह श्रुतिः। श्रजायमानो बहुधा विजायत दति। स्थितञ्च।

श्रुजीऽपि सन्नव्ययात्मा स्तानामी खरोऽपि सन्।
प्रकृतिं खामधिष्ठाय सम्भवान्यात्ममायया॥
परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृतामिति॥
साधवी खुपासकास्तत्परित्राणमेवोद्देश्यम्। श्रानुषङ्गिकसु
दुष्कृतां विनाशः, मंकल्पमानेणापि तदुपपत्तेः। प्रकृतिं खामिति
प्रकृतिः खभावः। खमेव खभावमास्थाय, न संसारिणां खभावमित्यर्थः। श्रातमाययेति खसंकल्परूपेण ज्ञानेनेत्यर्थः। माया
वयुनं इत्रानमिति ज्ञानपर्यायमपि मायाश्रव्दं नैघण्टुका श्रिष्ठीयते। श्राह च भगवान् पराश्ररः।

समसाः ग्रत्तयश्चैता तृप यत्र प्रतिष्ठिताः। ति स्वरूप्वैरूषं रूपमन्य इरेमे इत्॥

<sup>\*</sup> देथेति न पठाते ख-पुस्तके।

<sup>†</sup> अनुगुणाकरिमिति ख०, ग०। न युक्तमेतत्।

<sup>‡</sup> वैनिमिति ग०। खिपिकरप्रमाद्विज्ञाणमेतत्।

शनैर्घाएका द्ता ख॰।

<sup>§</sup> तिदश्वरूपेति ख०, ग०।

समस्तम्पतिरूपाणि तत्करोति जनेम्बर ।
देवितर्यद्भनुष्याख्यचेष्टावन्ति खलीलया ॥
जगतासुपकाराय न सा कमैनिमित्तजेति ।
त्रवताररूपस्यापास्तत्वसुच्यते \*। महाभारते च, अर्चावताररूपस्याप्यपास्तत्वसुच्यते †।

न भूतसङ्घांस्थानी देहीऽस्य परमात्मन दृति।

अतः परस्यैव ब्रह्मण एवंक्ष्पव‡त्वादयमपि तस्थैव धर्मः।

अत आदित्यमण्डलाच्यधिकरण आदित्यादिजीवव्यतिरिक्तः परमात्मैव॥

### भेदव्यपदेशाचान्यः॥ २२॥

(क) ग्रादिखादिजीविभ्यो 'भेदो व्यपदिश्वते श्रस्य पर-मासनी, य ग्रादिखे तिष्ठनादिखादन्तरो यमादिखो न वेद, यसादिखः ग्ररीरं, य ग्रादिखमन्तरो यमयित, य ग्रामिन तिष्ठनासनीऽन्तरो यमासा न वेद, यस्यासा ग्ररीरं, य ग्रासा-

<sup>(</sup>क) इतस्य सादिवाद्यन्तः स्थः हिरणायरूपः परमेश्वर एव । कुतः । य स्वादिव्ये तिस्त्र वादिव्यादन्तरः, य स्वात्मिन तिस्त्र वात्मिने विस्त्र वाद्यादन्तरः, यमा-दिव्यो न वेदेव्याद्यन्तर्यामित्रास्त्र गोत्व्या तत्त्वदन्तर्यामितया तत्त्वियन्तृतया स्वादिव्यादिन्ते च स्ववर्णात् परमात्मनो 'भेदेन 'व्यपदेशात्'। स्वत एव

<sup>\*</sup> अवतारेत्यादिपाठः ख-ग-पुस्तकयोने पठाते ।

<sup>†</sup> चर्चावतारेत्यादिपाठः ख-पुत्तके न दृश्यते।

<sup>‡</sup> एवं रूपरूपलादिति ग०।

नमन्तरी यमयति, यसाचरं मरीरं यमचरं न वेद, यो सत्यु-मन्तरे सचरन् यस्य सत्युः मरीरं, यं सत्युनं वेद, एष सर्व-स्तान्तरात्मा अपहतपाभा दिखो देव एको नारायण इति च, श्रस्मादप्यपहतपाभनः परमात्मनः सर्वान् जीवान् भरीर-त्वेन व्यपदिश्य तेषा\*मन्तरात्मत्वेनेनं † व्यपदिभति। अतः सर्वेभ्यो हिर्ण्यगर्भादिजीवेभ्योऽन्य एव परमात्मेति सिद्धम्॥

यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इति जगत्कारणं ब्रह्मेत्यवगम्यते। किं तज्जगत्कारणमित्यपेचायां, सदेव सोम्येदमय
आसीत्, तत्तेजोऽस्जत, आका वा इदमेक एवाय आसीत्, स
इमांक्षोकानस्जत, तसादा एतसादात्मन आकाप्यः सभूत इति
साधारणः प्रव्देजगत्कारणे निर्दिष्टे, ईचणविशेषानन्दविशेषरूपविशेष यस्त्रभावात् प्रधानचेत्रचादिव्यतिरिक्तं ब्रह्मेत्यक्तम्।
इदानीमाकाशादिविशेष प्रव्देणिनिर्दिश्य जगत्कारणत्वजगदैश्वर्यादिवादेऽप्याकाशादिशव्दाभिधेयत्या प्रसिद्धचिद्दचिद्दन्तुनोऽप्यान्तरमुक्तलचणमेव ब्रह्मेति प्रतिपाद्यते, आकाशसाक्षिकार
दित्यादिना पादशेषण।

अपहतपापातादिविशिष्टो नारायणः प्रधानात् प्रत्यगातमन्य 'अन्यः' अर्था-नारभूतो निखिलजगदेवकारणमिति सिद्धम् ॥ २२ ॥

<sup>\*</sup> एवं मिति ख॰।

<sup>†</sup> एवसिति ग०।

<sup>‡</sup> विश्षेति ख-पुस्तके नौण लभ्यो।

श विशेषं निर्दिश्वेति खः।

#### श्राकाशस्त्रिङ्गात् ॥ २३॥

(क) इदमानायते छान्दोग्ये। अस्य लोकस्य का गतिरित्या-काम इति होवाच, सर्वाणि ह वा इमानि भृतान्याकामादेव समुत्पयन्ते, आकामं प्रत्यस्तं यन्ति, आकामो ह्येवैभ्यो भृतिभ्या\*

(स्त्रार्थेन्त) सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्यानापादुत्पद्यन्ते, खानाप्रां

<sup>(</sup>क) इंग्लोग्ये भावावत्यजैवलिसंवादे श्रूयते। अस्य लोकस्य का गतिरित्युत्ते प्रतिवचनम्, चानाप्र इति होवाच, सर्वाण ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्यद्यन्ते, खाकाशं प्रत्यस्तं यन्ति, खाकाशो ह्यवेश्यो च्यायानाकाशः परायणमिति । अत्र चाकाशशब्दनिदिष्टः किं प्रसिद्धा-काशो जगलारणम्। उत समस्तिचदिचिद्विच्यणः परमात्मेति संश्यः। भूताकाण इति पूर्वपद्यः । यतः, प्रसिद्धतरप्रयोगे तसीव भाटिति बुद्धावारी-इणात्। ब्रह्मणि तु गाण चाकाश्र च्यः, विभुवादिधमैक्तस्य चाकाश्-साद्यात्। यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इत्यादिसामान्यलचागस्य सदादिशब्दानामपि साधारणलेन, चानाशादेव समुत्रयन इति वाका-प्रेषे विश्रेषपर्यवसानात्। देवाणादयोऽपि याकाश एव जगलारणमिति निश्चिते सति तत्र गीया वर्णनीयाः। तसादाकाशप्रव्देन भूताकाश एवेति पाप्ती राद्वान्तः। सर्वेचं ब्रह्मैव चानाग्रग्रब्दनिर्दिष्टम्। कुतः। सर्वाणि ह वा इमानि भूतानीति प्रसिद्धविद्धिणात्, प्रसिद्धे इ द्वापूर्व-कलात्। तथा, यदीष धाकाण चानन्दो न स्थात्, धाकाणी इ वै नाम-रूपयोनिविहितेयादिरू ज़िरुचा च चिद्चिदिल चाँगे ब्रह्माण्येव खानाप-ग्रब्दो मुख्य इति। (१।१।च्या०।)

<sup>\*</sup> भूतेभ्य इति न पठाते ख-ग-पुद्धकयोः।

च्यायान्, आकाशः परायणिमिति। तत्र सन्दे हः। किं प्रसिषा-काश एवात्राकाश्राञ्देनाभिधीयते। उतोक्तलचणमेव ब्रह्मोति। किं प्राप्तम्। प्रसिष्ठाकाश्र द्रति। कुतः। श्रञ्देकसमधिगम्ये वसुनि य एवार्यो व्युत्पत्तिसिष्ठः श्रञ्देन प्रतीयते, स एव ग्रहीतव्यः। श्रतः प्रसिष्ठाकाश्र एव चराचरात्मकभूतजातस्य कृत्सस्य कार-णम्। श्रतः, तस्मादनितिरक्तं ब्रह्म॥

नन्वीचापूर्वे न स्थादिभिरचेतना जीवाच व्यतिरिक्तं ब्रह्मेत्युक्तम्। सत्यमुक्तम्। दुरुक्तन्तु \* तत्। तथाहि, यतो वा
दमानि स्तानि जायन्त तद्ब्रह्मोत्युक्ते, कुत दमानि सृतानि
जायन्त द्वादिविशेषाकाङ्घायां, सर्वाणि ह वा दमानि
भूतान्याकाशादेव समृत्पयन्त द्वादिना विशेषप्रतीतेर्जगजन्मादिकारणमाकाश एवेति निश्चिते, सदेव सोस्थेदमय

प्रवक्तं यन्तीवादिषु 'खानाग्रग्रब्देन परमात्मेन निर्देशः । कुतः । 'तिल्लङ्गात्' । लिङ्गं खानिक्छनं धिमिनिग्रेषं गमयित परिक्लिनतीति युत्-पत्तिनग्रात् तस्य परम्रह्मण एन सर्वनारणत्वन्यायस्वपरायणतादे लिङ्गादव्यभिचारिधमीत् । निह्न तेषां भृताकाग्रे सम्भवः । तस्य वायादीनां नारणतादिसम्भवेऽपि, खानाग्रादेनेत्वेननारस्य सर्वाणीति पदस्य च पाठान्न सर्वनारणतादिलङ्गानां तच सम्भवः । तस्मादा एतसादात्मन खानाग्रः सम्भूत द्रवात्मनार्येत्वश्रवणाच । स्वस्य खनारणते खात्माश्रयापन्तेः । तस्मादानाग्रादिग्रब्द्वाचः परमात्मवेति सिद्धम् ॥ २३ ॥

<sup>\*</sup> च्ययुक्तिमिति ग०।

<sup>†</sup> इत्यादिविशेष इति खः।

[१ अथाये।

यामीदिलादिव्यपि सदादिशब्दाः साधारणाकारास्तमेव विशेष-माकाशमभिद्धति। शाला वा द्रदमेक एवाय श्रामीदित्या-दिष्वा \* त्म प्रब्दी ऽपि तचैव वर्तते। तस्यापि हि चेतनैकान्तलं न समावति, यथा मदासको घट इति । आप्नोतीत्यासीति सत-रामाकाग्रेऽप्यात्मग्रब्दो वर्तते । अत एवमाकाग्र एव कारणं ब्रह्माति निश्चिते सतीचणादय स्तदनुगुणा गौणा वर्णनीयाः। यदि हि साधारणप्रब्दैरिव सदादिभिः कारणमभ्यधायिष्यत ¶, र्चणायर्थानुरोधेन चेतनविशेष एव कार्णमिति निर्देच्यत। श्राकाशशब्देन तु विशेष १ एव निश्वित इति नार्थस्वाभा व्यात् निर्णेतव्यमस्ति। ननु, आत्मन आकाशः सम्भूत द्वाकाश-स्यापि कार्यत्वं प्रतीयते । सत्यम् । सर्वेषामेवाकाण्यवादीनां सूच्यावस्था स्थलावस्था चेत्यवस्थाद्यमस्ति । तत्राकाशस्य सूच्या-वस्था कारणं, स्यूलावस्था तु कार्यम्। आत्मन आकागः सम्भूत इति स्वसादेव स्सारपात् खयं स्थलरूपः सम्पत इत्यर्थः। सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्पद्यन्त इति सवस्य जगत आकाशादेव प्रभवाष्ययादिश्ववणात् तदेव जगत्॥का-

<sup>\*</sup> द्रत्याद्घपीति खः।

<sup>†</sup> तस्याचीत्यादिर्वर्ततद्रत्यनाः पाठः ख पुस्तके न दृग्यते । लिपिकरप्रमाद एवान निदानम्।

<sup>‡</sup> समीचणाद्य द्ति ग०।

<sup>¶</sup> अभ्यथायिषतेति ग०। न समीचीनमेतत्।

<sup>§</sup> चेतनविशेष इति ख॰।

<sup>।</sup> तदेव हि कारणमिति ग०।

रणं ब्रह्मीत निश्चितम्। यत एवं प्रसिद्धाकायादनितिरिक्तं ब्रह्म। यत एव, यदेष याकाय यानन्दो न स्थात्, याकायो ह वै नामरूपयोनिर्विहितेस्येवमादिनिर्देशोऽप्युपपन्नतरः \*। यतः प्रसिद्धाकायादनितिरिक्तं ब्रह्मीत्येवं प्राप्ते ब्रृमः। 'याकाय-सिक्कात्'। 'याकायप्रव्दाभिधेयप्रसिद्धाकायादनेतनादर्थान्तर-भृतो यथोक्तलचणः परमास्नेव। कुतः। 'तिक्किलात्'। निख्लिलागदेककारणत्वं सर्वसाज्यायस्वं परायणत्वं मित्यादीनि परमास्नित्वात्यात्वस्त्राकायप्रव्यात्ते। निख्लिलागदेककारणत्वं द्यविदस्तनः प्रसिद्धाकायप्रव्यात्ति परायणत्वच्च निष्पायति। चेतन् वस्त्रनस्तत्-कार्यत्वासम्भवात्। परायणत्वच्च नित्नानां परमप्राच्यतं, तचाचेतनस्य हेयस्य किस्वाप्रकृष्वार्थविद्योधिनो न सम्भवति। सर्वसाज्यायस्वच्च निर्पाधिकं सर्वैः कत्वाणगुणैः सर्वभयोनित्वर्षः। तद्यचित्तो नोपपद्यते॥

यदुकं, जगत्कारणविशेषाकाङ्कायामाकाश्रशब्देन विशेष-॥समप्णादन्यसर्वं तदनुरूपमेव वर्णनीयमिति। तद्युक्तम्। सर्वाणि च वा दमानि भूतान्याकाशादेव समुत्ययन्त इति प्रसिद्धवित्रदेशात्। प्रसिद्धवित्रदेशो चि प्रमाणान्तरपाप्तिम-

<sup>\*</sup> निष्यन द्ति ग०। पाठीऽयं नासाभ्यं रीचते।

<sup>†</sup> परायणमिति क०, ख०।

<sup>1</sup> स्वतनिति खाः स्थायतामेतत।

<sup>¶</sup> ख-पुसके चकारी नीपजभ्यते।

<sup>§</sup> देहस्येति ख-ग-पुस्तकयोः पश्चते। पाठीऽयं न समीचीनः।

<sup>|</sup> सकलपुरुषार्थविरीधिन द्त्यादिर्विशेषेत्यन्तः पाठः ख-पुसके खिपिकरप्रमादात् पतित दति ज्ञातव्यम्।

पेचते। प्रमाणान्तराणि च, सदेव सोस्येदमग्र ग्रामीदित्येव-मादीन्येव वाक्यानि। तानि च यथोदितप्रकारेणैव ब्रह्म प्रति-पादयन्तीति तत्प्रतिपादितं ब्रह्म श्राकाग्रग्रब्देन प्रसिद्धवित-दिश्यते। सभावति च परस्य ब्रह्मणः प्रकाग्रकत्वादाकाग्र-ग्रब्दाभिधेयत्वम्, श्राकाग्रते श्राकाग्रयति चेति। किञ्च। श्रनेना-काग्रग्रब्देन विशेषसमपण्णश्रचमेणापि चेतनांगं प्रत्यसभावित-कारणभावमचेतनविशेषमभिद्धानेनां, तदैचत बहु स्यां प्रजायेयेति, सोऽकामयत बहु स्यां प्रजायेयेत्यादिवाक्यभेषाव-धारितसाव द्वासत्यसङ्कल्पत्वादिविग्रिष्टापूर्वार्धप्रतिपादनसमर्थ-वाक्यार्थान्ययाकरणं न प्रमाणपद्वीमधिरोहति। एवमपूर्वा-नन्तविशेषणविग्रिष्टापूर्वार्थप्रतिपादनसमर्थानेकवाक्यगितसामा-न्यञ्चेकनानुवादक्षेणान्यथा कर्तुं न ‡ शक्यते॥

यत्तु, श्राक्तशब्दश्चेतनैकान्तो न सभावति। महाक्षको घट द्रत्यादिषु दर्शनादित्युक्तम्। तत्रीचिते। यद्यपि चेतनादन्यत्रापि क्षिचिदाक्तशब्दः प्रयुच्यते, तथापि श्ररीरप्रतिसम्बन्धिन्याक्षग्रब्दस्य प्रयोगप्राचुर्यात्, श्राक्षा वा द्रद्मेक एवाय श्रासीत्,
श्राक्षन श्राकाशः सभूत द्रत्यादिषु १ श्ररीरप्रतिसम्बन्धि चेतन

<sup>\*</sup> सार्यमाणिति खः। चपपाठीऽयम्।

<sup>†</sup> अभिधानेनेति ग०। अयुक्तमेतत्।

<sup>‡</sup> ग-पुलाके नेति खिपिकरप्रमादात् पतितम्।

<sup>¶</sup> चाकाश्यव्दस्रोति ख॰। चसमीचीनीऽयं पठाते।

<sup>§</sup> तथापीत्यादिरित्यादिष्वित्यनाः पाठः ग-पुन्नके न दश्यते।

<sup>||</sup> सम्बन्धी द्ति ख॰।

एव प्रतीयते। यथा गोश्रव्स्थानेकार्थवाचितेऽपि प्रयोगप्राचुर्यात् सास्नादिमानेव स्वतः प्रतीयते। त्रयांन्तरप्रतीतिस्नु तत्तद्साधा-रण्क्षिनिदेशापेचा। तथा स्वतः प्राप्तं श्ररीरप्रतिसम्बन्धिचेत-नाभिधानां मेव, स एचत लोकान्नु सृजा इति, सोऽकाम-यत बहु स्यां प्रजाययेत्यादि तत्तद्दाक्यशेषा एव स्थिरीक्चर्वन्ति। एवं ‡ वाक्यशेषावधारितानन्यसाधारणानेकापूर्वाधिविश्रिष्टं निखलजगदेककारणं, सदेव सोम्यदमय आसीदिति वाक्यसिद्धं ब्रह्मवाकाश्राब्देन प्रसिद्धवत्, सर्वाणि ह वा दमानि भूता-नीत्यादिवाक्येन निर्दिश्यत इति सिद्धम्॥

#### ग्रत एव प्राणः ॥ २४॥

- (क) इदमान्नायते क्रान्दोग्ये। प्रस्तोतर्था देवता प्रस्ताव-मन्वायत्तेति प्रसुत्य, सा कतमाई देवता, प्राण इति होवाच,
- (क) इंग्लोग्ये खाकाणवाकानन्तरमुद्गीये श्रूयते। प्रस्तोतर्या देवता प्रस्तावमन्वायत्ता, ताचेदविद्वान् प्रास्तोच्यो मूर्धा ते व्यपतिव्यदिति प्रस्तुत्व कतमा सा देवतेति प्राण इति होताच। सर्वाणि ह वा इमानि भूतानि प्राणमेवाभिसंविद्यन्ति प्राणमेयु ज्ञिहते, सेषा देवता प्रस्तावमन्वायत्तेति। तच प्राणवन्धनं हि सोम्य मनः प्राणस्य प्राणमित्यादे। ब्रह्मणि प्राणण्य प्रयोगात् प्राणवाया च प्रसिद्धतरत्वात् सर्वजगत्वारणतया प्राणण्य-

<sup>\*</sup> तर्साधारणेति ख॰।

<sup>†</sup> चेतनाविधानमिति ख॰, ग॰।

<sup>‡</sup> तत्तदाक्यभेषा-एविमिति ग-पुस्तके नालीक्यते।

<sup>¶</sup> प्रक्षीतव्या इति ख॰, ग॰। नितरामयुक्तं प्रयते।

<sup>§</sup> कतमा चित ख॰ ग•।

सर्वाणि इ वा इमानि भूतानि प्राणमेवाभिमं विश्वानित प्राणमधु-ज्ञिहते\* सैषा देवता प्रस्तावमन्वायत्ता, ताच्चेदविद्वान् प्रास्तोष्यो मूर्धा ते व्यपतिष्यदिति। श्रव प्राणमब्दोऽप्याकामभ्रब्दवत् प्रसिद्धप्राणव्यतिरिक्ते परिस्निनेव ब्रह्मणि वर्तते, तदसाधारण-निखिलजगयविश्वनिष्क्रमणादिलिङ्गात्रसिद्ववत् निर्दिष्टात् ।

निर्देशः किं वायुरित्तिप्राणः। उत, उत्तन्त्रणं परं ब्रह्मेति संभ्यः। तन वायुरित्तिप्राण एवेति पूर्वपद्यः। कुतः। सर्वस्य नगतः प्राणाधीन-स्थितिर्भेनात् प्रसिद्धिन्नात् स एव निख्निनगरेकतार्णतया निर्देभ-महतीति। श्रव राद्धानः। भि्लाकाष्ठादिषु श्रचेतनेषु प्राणायत्त-स्थित्यभावात् प्राणस्य सर्वकार्णतात् प्रसिद्धवित्रर्भेने प्राण्यस्वर्दनिर्देशं परमेव ब्रह्म। किञ्च। यदा वे पुरुषः खिपति प्राणं तिहे वागयिति प्राणं चद्धः प्राणिस्थिति श्रवा प्रणे कार्यप्रवेभीद्यमदर्भनात् स एवाच उपास्थित्या विधीयत इति न भ्रष्कःनीयम्। तच इन्त्रियमावसंवेभादिसम्भवेशित महाभूतानां चेतनानाञ्च संवेभादेकचाश्रवणादिति परमात्मेव प्राणास्थिते॥१।१। स्थ १॥

(स्त्रार्थेक् ) अतिरेश्रमुखेनाह,—'अत रव' पूर्वेस्त्रोत्तति हितोरेव 'प्राण्य स्विदिष्टं ब्रह्मेत्यर्थः। सर्वाणि ह वा रमानि भूतानि प्राण्य मेवाभिसंविश्वाति व्यादिना महाभूतसंवेश्वनादिनं ब्रह्मिक् प्राण्याक्ये श्रूयते। तसात् परमात्मेव, प्राण्यति सवे जगत् यसि निति युत्पच्या प्राण्य स्वे निर्मिधीयते ॥ २४॥

<sup>\*</sup> चालुजिहते इति ख॰।

<sup>†</sup> निर्देशादिति ग०।

श्रिष्ठकाशङ्का तु, श्रव क्ष क्षत्सभूतजातस्य प्राणाधीनस्थितिप्रवच्यादि दर्शनायसि एव प्राणो जगत्कारणतया निर्देशमर्हतीति। परिहारसु श्रिलाकाष्ठादिषु चेतनस्र एपे च ‡
तदभावात्, सर्वाणि ह वा दमानि भूतानि प्राणमेवाभिसंविश्रिल, प्राणमभ्युज्जिहत दति नोपपद्यत दति। श्रतः ।
प्राणयति सर्वाणि भूतानीति । परं ब्रह्मव प्राणशब्देनाभिधीयते। श्रतः प्रसिद्याकाश्रप्राणादेरन्यदेव निखिलजगदेककारणमपहतपाश्रवसार्व ग्रासत्यसङ्गल्यवाद्यनन्तकत्याणगुणगणं ॥
परं ब्रह्मवाकाश्रप्राणादिशव्दाभिधेयमिति सिद्यम्॥

त्रतः परं जगत्कारणलव्याप्तेनैकेनापि निरित्ययोत्कष्ट-गुणेन जुष्टं ज्योतिरिन्द्रादिशब्दैरर्घान्तरप्रसिद्धैरप्यभिधीयमानं परं ब्रह्मैवेति प्रतिपाद्यते—ज्योतिसरणाभिधानादित्यादिना।

# ज्योतियरणाभिधानात्॥ २५॥

(क) इदमानायते छान्दोग्ये। अथ यदतः \*\* परी दिवी

(क) इंग्लिशेय गायकी विद्याया मिद्रमामायते। स्रथ यदतः परो दिवो च्यो तिर्दीपाते विश्वतः एछेषु सर्वतः एछेष्यनुत्तमेषूत्तमेषु लोनेषु,

<sup>\*</sup> चविति ख-ग-पुक्तकयोः न पठाते।

<sup>†</sup> प्रक्रत्यादीति ख॰। पाठोऽसी सुमनसां वैमनस्यमावहति।

<sup>‡</sup> खरूपवदिति खः। चयुक्तमेतत्।

श कुत इति ख॰। अपपाठीऽयम्।

<sup>§</sup> क्रलेति पटति ग-पुस्तकम्।

<sup>॥</sup> कल्याणगुणीमिति ग०।

<sup>\*\*</sup> परत र्ति ख॰। चमाम्प्रदायिकीऽयं पाठः।

ज्यातिरीध्यते विश्वतः पृष्ठेषु सर्वतः पृष्ठेष्वनुत्तमेषूत्तमेषु लोकेषु, इदं वाव तद्यदिदमिसानन्तः पुरुषे ज्योतिरिति। तत्र सन्देहः। किमयं ज्योतिः श्रव्दनिर्दिष्टो निरतिश्य है प्रि-

इदं वाव तद्यदिदमस्मिन्ननः पुरुषे ज्योतिरिति। स्रव किं निरित्मयन्दीप्तियुक्ततया ज्योतिः मृब्देन प्रसिद्धादित्यादिज्योतिरिभिधीयते। उत्त, परं ब्रह्मीत संग्रयः। प्रसिद्धज्योतिरिति पूर्वपद्यः। कुतः। तस्य तमोनिवार्वत्यत्यपिद्धिद्युमर्यादलस्ववणाच। निष्ट सर्वव्यापिनो ब्रह्मायो मर्यादादिकं सम्भवति। स्रपिच। इदं वाव तद्यदिदमस्मिन्ननः पुरुषे ज्योतिरिति कीं व्ययज्योतिष्ठक्यावग्रमात् स्ववाक्ये तदितिरिक्तपरब्रह्मासाधारणिङ्गा-दर्भानात्। स्वच राद्धान्तः। प्रसिद्धज्योतिष्ठोरन्यदेव निर्दतिभ्रयदीप्तिमन्तरं परं ब्रह्मा ज्योतिः मृब्दिष्टम्। कुतः। यतोरस्य ज्योतिष्ठः पूर्वस्मिन् वाक्ये, पादोरस्य सर्वा भूतानि चिपादस्थास्यतं दिवीत्यच द्युसम्बन्धित्या निर्दिष्टस्येव चतुष्पदो ब्रह्माणः, स्थ यदतः परो दिवो ज्योतिरिति प्रत्यभिद्यान्त्। तस्य परमेव ब्रह्मीति विद्यायते, तस्य सर्वभूतपादिवन व्यपदेभात्॥ १।१। स्व १०॥

(स्त्रार्थेस्त ।) अय यदतः परो दिवो च्योतिर्दाप्यने, तद्यदिदमन्तः प्रस्ते च्योतिरित्यत्र 'च्योतिः सद्धितरिं छं परं ब्रह्मेव । कुतः । 'चरणाभिधानात्'। तथाहि च्योतिर्वाच्यात् पूर्ववाच्ये, पादो श्यः सर्वा भूतानि विपादस्यास्तं दिवीत्यत्र सर्वभूतचरणत्वयपरे सात्। सर्वभूतपादत्वस्य परब्रह्मण एव उपपद्यते। एवस्र, यदतः पर इत्यत्र यक्च्ब्दस्य सर्वनामि विन प्रसिद्धार्थवाचकात्वात्, पूर्ववाच्ये द्युसम्बन्धित्वेन प्रसिद्धं ब्रह्म, स्वापि द्युसम्बन्धाविभ्रोधात् तदेव तक्क्ब्देन प्रत्यभिद्यायते। स्वत्र च के द्योप

<sup>\*</sup> संशय इति ग॰। प्रामादिकीऽयसुपलभ्यते पःठः।

युक्तोऽघैः \* प्रसिद्धमादित्यादिज्योतिरेव कारणभृतोऽमितभाः उत समस्विद्धिद्धजातिविस्ञातीयः परमकारणभृतोऽमितभाः सर्वज्ञः | सत्यसङ्कल्णः पुरुषोत्तम इति । किं युक्तं, प्रसिद्ध-मेव ज्योतिरिति । कृतः । प्रसिद्धविद्धिरेशेऽष्याकाश्रप्राणादिवत् स्ववाक्योपात्तपरमाक्याप्तालिङ्गविशेषादश्चेनात् परमपुरुषप्रत्य-भिज्ञानासभवात् कौचेयज्योतिषक्योपदेशाच । प्रसिद्धमेव ज्योतिः कारणत्वयाप्तनिरित्ययदौप्तियोगात् जगत्कारणं ब्रह्मेत्वेयं प्राप्ते प्रचन्नहे । 'ज्योतिचरणाभिधानात्' । द्यसम्बन्धितया निर्देष्टं निर्तिश्वयदौप्तियुक्तं ज्योतिः परमपुरुष्प्य । कृतः । ‡पादोऽस्य सर्वो भृतानि विपादस्यास्तं दिवीत्यस्थेव द्यसम्बन्धिनञ्चरणत्वेन पर्वभृतानामिधानात् । पत्रदुक्तं भवति । यद्यपि, श्रथ यदतः परो दिवो ह ज्योति-दौष्यत इत्यस्मिन् वाक्ये परमपुरुषासाधारणिलङ्गं ॥ नोप-

च्योतिष्ठैक्याभिधानं पालायोपदिस्थते इति न किस्तिदिशेधः। अखिलजगत्-कारसभूतः परमपुरुषोऽपाञ्चतखासाधारसादित्यवस्पदिश्चरूपः परस्तादतेत इति तस्यैव निरितस्यदीप्तियोगात् च्योतिः सद्धाभिधेयत्वम् ॥ २५ ॥

<sup>\*</sup> युक्ती अधिति ख॰। युक्तार्थेति ग॰। उभय चाप्युप खभ्यमानौ पाठभेदौ नित-रामयुक्तौ ।

<sup>†</sup> अमितभाः सर्वेज द्ति न पठति ग-पुस्तकम्।

<sup>‡</sup> एतावानस्य महिमा ततो ज्यायांस पुरुष द्त्यधिकं पठित ख-पुलकम्।

<sup>¶</sup> दुरमन्त्रिचरण्लेनेति ख॰।

<sup>§</sup> दिखा इति ग॰।

<sup>|</sup> चराधार्यं चिङ्गिमिति ख॰, ग॰।

लभ्यते। तथापि पूर्ववाक्ये द्युसम्बन्धितया परमपुरुषिनिर्दे-शादिदमपि द्युसम्बन्धिच्योतिः स एवेति प्रत्यभिद्यायत इति। कौचेयच्योतिषैक्योपदेशस्य फलाय तदात्मकत्वानुसन्धानविधि-रिति न किस्हिषः। कौचेयच्योतिषस्य तदात्मकत्वं भगवता स्वयमेवोक्तम्।

अहं वैखानरो भूला प्राणिनां देहमाश्वतः। इति॥ इन्दोऽभिधानान्नेति चेन्न तथाचेतोऽपणिनगमात् तथाहि दश्नम्॥ २६॥

(क) पूर्विसिन् वाकी, गायती वा ददं सर्वमिति गायचाखं

<sup>(</sup>क) पूर्वेच, गायची वा इदं सर्वमिति गायचग्राखा च्छन्दसः प्रकतलात्, पादो श्या सर्वा भूतानीति सर्वभूतपादलेना भिधानाच 'न' ब्रह्मिति'
'चेत्'। 'न'। 'तथाचेतो श्रिणानिगमात्'। न ह्य च्यासिविण्याचायाः
गायच्याः सर्वात्मकालं समझसं, किन्तु तद्दारेण ब्रह्मिण 'चेतो श्रिणं चित्तसमाधानं निगम्यते। तथा च, यथा स्वीदारा स्वप्यवेणः, तथा
गायचीदारा बुद्धिक्तस्रतिपाद्ये ब्रह्मिण प्रविण्येदिति भावः। गायचीसादप्यानुसन्धानं वा प्रवार्थमचे पिदिष्यते। तच द्रष्टान्तः। 'तथा हि दर्णनम्'।
यथा गायची षड्चरेः पादे खतुष्यदा, तथा ब्रह्माणि चतुष्यादिति चतुष्यादल्योगात् साद्यम्। तथा ह्याच्यापि क्रन्दो श्रिधायी प्रव्दः साद्याः
दर्णान्तरे प्रयुच्यमाने द्रश्यते। यथा संवर्णविद्यायां, ते वा एते पञ्चान्ये
पञ्चान्ये दण सन्तक्तत् क्रतिमृत्युपक्रम्य, सेषा विराट — इत्युक्तम्। किञ्च।
सर्वात्मकतया ब्रह्मणो चिङ्गेन गायची प्रकरणवाधः। यदाह भगवान्
जैमिनिः। ख्रुति चिङ्गवाक प्रकरण्यस्थानसमाख्यानां समवाये पारदे विच्यमर्थ विषक्ष चिदिति। स्रतः परं ब्रह्मैन गायची प्रव्देना भिधीयते॥ २६॥

कन्दोऽभिधाय, तदेतहचास्यनूत्तभिद्युदाहृतायाः, तावानस्य महिमा—इत्यस्या स्वचोऽपि 'क्रन्दोविषयत्वान्नाच परमपुक्षांभिधानमिति चेत्, न'। 'तथा चेतोऽपणिनिगमात्'। न गायचीश्रव्देन क्रन्दोमात्रमिहाभिधीयते। क्रन्दोमात्रस्य सर्वाक्षकात्वानुपपत्तेः। अपि तु, ब्रह्मण् एव गायती चेतोऽपणिमिह्य निगस्यते। ब्रह्मण् गायची साहस्थानुसन्धानं फलायोपदिस्थत द्रत्यर्थः। सम्भवति च, पादोऽस्य सर्वा स्तृतानि ‡ चिपादस्थान्स्तं दिनीति चतुष्यदो ब्रह्मणः चतुष्यद्याः। गायत्या साहस्थान् कृत्यद्याः। सम्भवति च गायची क्षचित् दृश्यते। तद्यथा—इन्द्रः अचीपतिर्वनेन पीडितः दुश्यवनी द्रष्या समित्स सासहेरिति। 'तथा ह्यन्यत्रापि साहस्थात् क्रन्दोऽभिधायी अव्दोऽर्थान्तरे प्रयुच्यन्मानो दृश्यते। यथा च संवर्गविद्यायां, ते वा एते पञ्च चान्ये पञ्चान्ये दृश्य सम्भद्यन्त दृत्याद्म्य, सेषा विराङ्क्षादि॥क्चते॥

द्रतः गायती प्रब्देन ब्रह्म वाभिधीयते।
भूता दिपादव्यपदेशोपपत्ते श्चेवम्॥ २०॥
(क) भूतप्रियवी प्रतीरहृदयानि निर्दिश्य, सेषा चतु-

(क) इतस गायचीवाको ब्रह्मेव प्रतिपाद्यमित्यभ्यपगन्तर्थमिति—'एवं'-

<sup>\*</sup> ब्रह्मणीति भवितुमईति।

<sup>†</sup> गायवीति ग-पुस्तके न पठाते। पाठी उर्थं न समीचीनतया प्रतिभाति।

<sup>‡</sup> विश्वा भूतानीति ख॰, ग॰।

<sup>§</sup> चतुष्यदः गायच्या द्ति ख॰, ग॰।

<sup>॥</sup> अन्नादीति गः।

<sup>¶</sup> भ्तवाक्ष्यवीश्ररीरहृद्यप्रामानिति ख•।

ष्यदेति व्यपदेशो ब्रह्माणेव गायतीयव्दाभिषेय उपपद्यते॥ उपदेशभेदालेति चेन्नोभयस्मिन्नप्यविरोधात्॥ २८॥

(क) पूर्ववाक्ये, तिपादस्यामृतं दिवीति दिवीऽधिकरणलेन निर्देशात्, इह च दिवः पर 'इत्यवधित्वेन निर्देशात्, उपदेशस्य भिन्नक्ष्यत्वेन पूर्ववाक्योत्तां ब्रह्म परिमान्न प्रत्यभिन्नायत 'इति चेत्, न'। 'उभयस्मिन्यपदेशिऽधेस्वभावैक्येन प्रत्यभिन्नाया 'अवि-रोधात्' \*। यथा बच्चाऽथे ग्रेगे बच्चायात् परतः ग्रेगे इति। तस्मात् परसपुरुष एव निर्दातभयतेजस्को, दिवः परो ज्योति-दीयात इति प्रतिपाद्यते। एतावानस्य महिमा, अतो जायाण्य पूरुषः। पादोऽस्य विम्बास्तानि चिपादस्यामृतं दिवीति प्रति-पादितस्य चतुष्यदः परमपुरुषस्य।

> वेदाहमेतं पुरुषं महान्त-भादित्यवर्णं तमससु पारे।

शब्दार्थः । 'च'कारोश्वधारमे । कुतः । भूतप्रिवीश्वरीरहृद्येश्वतुष्पदागायत्रीयपदेशस्य ब्रह्मस्मेवोपपत्तः' । यावन्मस्यमुपपद्यते तावत्र गौर्मां
कल्पनीयम् । स्रतो ब्रह्मस्म एव गायत्रीश्रव्दार्थेलाभ्युपगतावेव न केवलस्म
इत्सो भूताद्यः पादा भिवतुमहिन्त । किञ्च । ते वा एते पञ्च ब्रह्मपुरुषा
इति श्रुतिः पूर्वे ब्रह्मसः प्रक्षतले सङ्गच्छते। तस्माद्गायत्रीश्रव्दोदितं ब्रह्मेवाभ्युपगन्तयमिति न्योतिर्वाच्ये द्युसम्बन्धात् तदेव प्रयमिद्यायत इति ॥२०४
(क्र) पुनराश्रद्धा परिहरति । पूर्विसन् वाक्ये, न्यादस्थास्तं

<sup>(</sup>का) पुनरामाक्ष्य पारहरात । पूनास्तन् वावय, विपादस्यास्टत

<sup>\*</sup> परिसानित्यादिरिवरोधादित्यनः पाटः ख-पुस्तके लिपिकरप्रमादात् पतितः इत्यवगन्तव्यम् ॥

द्रव्यवाभिहिता\*प्राञ्चतरूपस्य तेजोऽध्यपाञ्चतिमिति तदत्तया स एव ज्योतिः यञ्दाभिधेय दति निरवद्यम्॥

निर्तिश्रयदी तियुक्तं ज्योतिः शब्दा भिधेयं प्रसिद्धविनिर्दृष्टं परमपुरुष † एवे त्युक्तम्। द्रदानीं कार्ण त्वयाप्तास्त्रतत्वप्राष्ट्य-पायतया उपास्त्रतेन स्रुत द्रन्द्रप्राण् शब्दा भिधेयोऽपि परम-पुरुष एवेत्या ह।

## प्राणस्तथानुगमात्॥ ३८॥

(क) की बीतकी ब्राह्मणे प्रतदेन विद्यायां, प्रतदेनो ह वे देवो-दासिरिन्द्रस्य प्रियं धामी पजगाम युद्देन च पौरूषेण च द्रत्या-

दिवीति सप्तम्या द्यौराधारत्वन निर्देश्यते। स्रथ यदतः परो दिवो न्योतिरित्यत्र पश्चम्या स्वविध्वं प्रतिपाद्यते। तथाच विभिक्ति-भेदेन 'उपदेश्मभेदात्' न्योतिर्वाच्चे प्रत्यभिक्ता 'न' सम्भवित 'इति चेत्'। 'न'। कुतः। 'उभयस्मिक्षपि' उपदेश्चे तात्पर्येच्चेण 'स्वविरोधात्'। विभिक्तिभेदेन उपदेश्चद्वयेष्प प्रतिचाया स्वविरोधादित्यर्थः। यथा वृद्धार्ये स्थेनः वृद्धार्यात् स्थेन इति स्वपदिस्थते। स्वन्न उभयवापि दिवः परत्यमेव विविद्धातम्। तस्मात् स्वम्यतन्योतिः प्रव्दाभिधेयं निरितश्य-दीतिमत्तरं ब्रह्मवेति सिद्धम्॥ २०॥

(क) पूर्वसिन्नधिकरणे, यदतः पर इंत्यन यक्कव्दस्य प्रसिद्धार्यवाच-कास्य बलात् तत्सहरूतं ब्रह्मलिङ्गं तेजोलिङ्गापेच्या बलवत्तरिमत्वक्तम्।

<sup>\*</sup> इत्यभिहितेति ग०।

<sup>†</sup> पुरुष द्ति ख॰।

<sup>‡</sup> प्राणादीति ख०, ग०।

रभ्य वरं हणीष्वेति वक्तारिमन्द्रं प्रति, त्वमेव वरं हणीष्व यं त्वं मनुष्याय हिततमं मन्यस इति प्रतदेनेनोक्तः, स होवाच प्राणोऽस्मि प्रज्ञात्मा तं मामायुरमृतिमत्युपाःस्वेति यूयते। तत्र संग्रयः। किमयं हिततमोपासनकर्मतया दन्द्रप्राणपाब्दनिद्देष्टी जीव एव। उत, तदितिरिक्तः परमास्नेति। किं युक्तम्। जोक एवति। कुतः। इन्द्रपाब्दस्य जीविविशेष एव प्रसिद्धेः। तत्ममानाधिकरणस्य प्राणपाब्दस्यापि तज्ञव हत्तेः। अयमिन्द्राभिधानी

न तथेह निञ्चित् वनवत्त्वसम्पादकमत्तीति प्रत्यदाहरणसङ्गतिरस्याधिकर-गस्य । यदा, यथा दिवि दिव इत्यच प्रधानप्रक्रत्यर्थानुरोधात् गुगस्तस्य प्रत्ययार्थे। द्यायात्वं नीतः, तददिहापि खतन्त्रप्रागादिपदार्थभेदप्रतीतौ तत्सापे च त्रस्क स्वीक वाका येषतीते गुम्ताया अपनापो युक्त इति दृष्टान्तसङ्गति:। पदार्थप्रतीतेः खातन्त्रं। जनकल्वेन, वाकार्थप्रतीते-र्गु गालं तज्जन्यत्वेनेति बोध्यम्। काै वितकी ब्राह्मणे श्रूयते। प्रतर्दनी ह वै दैवोदासिरिन्द्रस्य प्रियं धामोपजगाम, युद्धेन च पारुषेण चेवारम्य तच वरं ते ददामीतीन्द्रेणो तो प्रतदेनक्तं प्रतीष्टमेन मे वरं वणीव्य यं लं मनु-थाय हिततमं मन्यस इत्युवाच। (तं वरं तमेवालोच मे मह्यं वसोख देही-त्यर्थः ।) रवं पतर्नेनीता इन्द्र इदमाह—प्राणोऽस्मि पचात्मा, तं मामा-युरमतमुपाः खेति। उत्तरचापि, अथ खनु प्राथ एव प्रजातमा, इदं शरीरं परिग्रह्मोत्यापयतीति, न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्या-दिति च। अन्ते च, स एव प्राण एव प्रचातमा चानन्दे। इनरोश्मत इति। ष्यच हिततमीपासनाविधिविषयत्वेन इन्द्रप्राणशब्दवाचः किं जीवः। उत, परमात्मेति संशयः। जीव इति पूर्वपद्यः। कुतः। इन्द्रशब्दस्य तज्ञैव प्रसिद्धेरिन्द्रशब्दसहचरितप्राणशब्दखापि स रवार्थ इति, लं मामायुरमत-

हि \* जीवः प्रतर्दनेन त्वमेव वरं हणीष्व यं त्वं मनुष्याय कि हिततमं मन्यस द्रत्युक्तः, मामुपाः स्त्रेति स्वाक्षोपासनं हिततम- मुपदिदेश। हिततमश्चास्तत्वप्राप्तुरपाय एव। जगत्कारणी- पासनस्यवास्तत्वप्राप्तुरपायतया ‡, तस्य तावदेव चिरं यावन विमोच्छे। अथ सम्पत्स्य § द्रत्यवगतम्। अतः प्रसिष्ठ जीवभाव दन्द्र एव कारणं ब्रह्मेत्याग्रङ्गायामभिधीयते—

मिलुपाः खेति तस्यै वोषास्य लोपदे भात्। राद्धः न्तस्तु। इन्द्रपाण भव्द-निर्देष्ठं जीवादर्थान्तरभूतं परं ब्रह्मः, स एघ प्राण एव प्रज्ञातमा स्थानन्दी-ऽजरोरम्यत इते न्द्रपाण भव्दि विस्ति स्थिव जीवे सम्भावितानामानन्दला-जरलाम्यतलानां स्रवणात्॥ १। १। स्रं ११॥

> इति श्रीरामनाथक्ती न्यायपदीपे प्रथमाध्यायस्य प्रथम: पादः॥

(स्वार्यस्त ।) प्रत्योशिस प्रज्ञातमा लं मामायुरम्तिमित्रुपाःस्विद्या-दीन्त्रपाणण्य्यनिर्देष्टः परमात्मेव । कुतः । 'तथानुगमात्' । यय 'प्राण' यव प्रज्ञातमानन्दोश्जरोश्म्त इति हिततमलप्रज्ञातमलानन्दलाजरलादीनां हि 'तथा' परमातमपरियहे सद्येवानुगन्तुं भ्रत्यालात् । किञ्च । इन्द्रो राजा जगतो य ईभ इत्यादिषु तस्य परमेश्वर्यवन्त्वश्रवयोशिष तचेन्द्रभ्रव्य ईश्वरविषयः प्रकरणादवगम्यते ॥ २६ ॥

<sup>\*</sup> हीति ग-पुस्तके नोपसभ्यते।

<sup>†</sup> मनुष्यायिति न पथते ख-पुस्तके।

<sup>†</sup> प्राप्तिहेतुविमिति ग॰।

<sup>§</sup> सम्पत्स्यत द्ति ग०।

<sup>¶</sup> भावाद्ति ख॰। पाठे ऽयं नास्मभंत्र रीचते।

'प्राणस्तथानुगमादिति। श्रयमिन्द्रप्राणशब्दनिर्दिष्टो न जीव-मात्रम्। श्राप तु जीवादर्थान्तरस्ततं परं ब्रह्म। स एष प्राण एव प्रज्ञात्मानन्दोऽजरोऽस्तत दतीन्द्रप्राणशब्दास्यां प्रसु-तस्यानन्दाजरास्तशब्दसामानाधिकरण्येनानुगमो हि तथा सत्येवी\*पपदाते॥

# न वक्तुराकोपदेशादिति चेदध्यात्मसम्बन्ध-भूमा च्यक्तिन्॥ ३०॥

(क) यदुत्तम्—इन्द्रपाण्यव्दिनिर्देष्टस्थानन्दोऽजरोऽसत इत्य-नेनेकार्थ्यादयं परं ब्रह्मिति। तत्र उपपद्यते। मामेव विजानीिह, प्राणोऽस्मि, प्रज्ञात्मा, तं † मामायुरसतिमत्युपाःस्रोति 'वत्ता होन्द्रस्त्रिशोषींणं वाष्ट्रमहन्मित्येवमादिना वाष्ट्रवधादिभिः

<sup>(</sup>क) ननु यदुक्तं प्राणो ब्रह्मित, तदयुक्तिमिति 'नन्यः। कुतः। 'वक्तुरात्मोपदेशात्'। उपक्रमे, मामेव विनानीहि निशीर्घाणं लायुमह-नम्—इत्यादिना प्रचातनीवभावस्य 'वक्तुरिन्द्रस्य खात्मन उपास्यतोप-देशात्। खत उपसंहारक्तदनुगुणो नेत्य 'इति चेत्'। परिहरित। 'हि' यसात् 'ख्रस्मिन्' प्रकरणे उपक्रमादारभ्य 'ख्रध्यात्मसम्बन्धस्य 'मूमा' बाज्जल्यमुपलभ्यत इत्यर्थः। खात्मन्याध्यतया सम्बध्यमानानां तदसाधारण-धर्माणां तथा चिद्चितोस्र बज्जत्वेन सम्बन्धबज्जलस्य वक्तुः परमात्मत्वे सत्येव सम्भवात्। तथाहि उपक्रमे तावत्, यं त्वं मनुष्याय हिततमं

<sup>\*</sup> सति चेति ख॰।

<sup>†</sup> त्विमिति ख॰।

<sup>‡</sup> मर्त्नुखान्वीन् गालाष्टकेभ्यः प्रायच्यमित्यधिक ख-पुस्तके पठाते ।

प्रज्ञात श्र्वीवभावस्य स्वालन एवीपास्यतां † प्रतर्दनायोपदियति। श्रतः, उपक्रमे जीवविशेष दत्येव गम्यते। सत्यानन्दोऽजरोऽम्यत दत्यादिभिषपसंद्वारस्तदनुगुण एव वर्णनीय
'दति चेत्'! परिदर्रति—'श्रध्यालसम्बन्धभूमा द्यस्मिन्' श्रालानि
यः सम्बन्धः तस्य भूमा भूयस्वं बद्धत्विमित्यर्थः। श्रालान्याधैयतया सम्बध्यमानानां ‡ बद्धतेन सम्बन्धवद्धतं, तच्चास्मिन्
वक्तरि परमाल्याचेव दि सभ्यवित। तद्यथा रथस्यारेषु निमिरिपता नाभावरा श्रिपताः, एवमवैता भूतमात्राः प्रज्ञामात्रास्विताः, प्रज्ञामात्राः प्राणिऽपिताः, स एष प्राण एव
प्रज्ञालानन्दोऽजरोऽम्यत दित भूतमात्राशब्देनाचेतन्।वस्तुजातमभिधाय प्रज्ञामात्राशब्देन तदाधारतया चेतनवर्गञ्चाभिधाय
तस्याप्याधारतया प्रक्रतमिन्द्रपाण्यव्दाभिधेयं निर्दिश्य तमेवा-

मन्यस इति हिततमीपासनं प्रारव्यम् । तत् तावत् परमात्मीपासनमेव । तस्यैव मोद्यसाधनस्य हिततमत्वात् । मध्ये च, एव ह्येव साधु कर्म कार-यतीत्यादिना सर्वकर्मकारियद्धत्वं श्रूयते । तथा, तद्यथा रथस्थारेषु निमरिषता नाभावरा खिपता एवमेवेता भूतमाचाः प्रज्ञामाचाखिपताः प्रज्ञामाचाः प्राग्नेश्विता इति श्रूयमाणं सर्वाधारत्वं परमात्मन एव धर्मः । खत इन्द्रपाणप्रव्दनिर्दिष्टः परमात्मेव उपास्य इत्यर्थः ॥ ३०॥

<sup>\*</sup> प्रजातिति नीय लभ्यते ख-प्रसानी ।

<sup>†</sup> उपास्यविमिति ग०।

चन्त्रमानानामिति ख॰, ग॰। न समीचीनमेतत्।

<sup>§</sup> चचेतनेति न पठाते ख-पुस्तकी।

ृनन्दोऽजरोऽस्त इत्युपिद्यति। तदेतचेतनाचेतनासककत्स्न-वस्त्वाधारत्वं जीवादर्यान्तरभूते तिस्मिन् परमासन्येवोपपद्यत इत्यर्थः॥

अथवा, 'अध्यात्मसम्बन्धभूमा हास्मिन्' परमात्मासाधा-रणधमेसम्बन्धा \*ऽध्यालसम्बन्धः, तस्य भूमा बहुत्वमिसान् प्रक-रण विद्यते। तथा हि. प्रथमं त्वसेव वरं व्रणीष्व, यं लं मनु-षाय हिततमं मन्यस इति मासुपा:खेति च परमात्मासाधा-रणमोचमाधनोपासनकर्मत्वं प्राणगन्दनिर्दृष्टसेन्द्रस्य प्रती-यते। तथा, एष एव साधु कमें कार्यति, तं यमेभ्यो लोकेभ्य उनिनीषति, एष एवासाधु कर्म कारयति, तं यमध उनि-नीषतीति सर्वस्य कर्मणः कारचित्वच परमात्मधमेः। तथा, तदाथा रथसारेषु नेमिर्पिता नाभावरा अपिता एवमेवैता भूतमानाः प्रज्ञामात्रास्त्रपिताः प्रज्ञामानाः प्राणिऽपिता इति सर्वा गरत्वच तस्येव धर्मः। तया, स एष प्राण एव प्रज्ञात्मा-नन्दोऽजरोऽसत इत्येतेऽपि परमात्मन एव धर्माः। एव लोका-धिपतिरेष सर्वेश इति च पर्मात्मन्येव सम्भवति। तदेव-मध्यात्मसम्बन्धसन्तोऽच विद्यमानत्वात् परमात्मैवाचेन्द्रपाणग्रब्द-निद्धि:॥

कयं तर्हि प्रज्ञातजीवभावस्थे न्द्रस्य स्वातम उपास्य लोप-देश: संगच्छत इत्यता ह।

<sup>\*</sup> च्रधात्मसम्बन्धभूमेत्यादिर्धमेसम्बन्ध द्रत्यन्तः पाठः ख-प्रस्तके लिपिकरप्रमा-दात् पतित द्रत्यवधेयम्।

<sup>†</sup> जीवस्येति ख॰।

## श्रास्तदृष्ट्या त्रपदेशो वामदेववत् ॥ ३१॥

(क) प्रज्ञातजीवभावेनन्द्रेण, मामेव विजानीहि\* मामुपाःस्वेति उपास्त्रव्रह्मणः स्वात्मवेनोपदेशोऽयं न प्रमाणान्तरप्राप्तस्वात्मावलोकनकतः। अपि तु 'श्रास्त्रेण स्वात्मदृष्टिकतः। एतदुक्तं भवित। अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्व नामरूपे व्याकरवाणि, ऐतदात्त्र्यमिदं सर्वम्, अन्तः प्रविष्टः श्रास्ता जनानां
सर्वात्मा, य आत्मिन तिष्ठवात्मनोऽन्तरो, यमात्मा न वेद,
यस्यात्मा ग्ररीरं, य आत्मानमन्तरो यमयित, एष चिस्तान्तरात्मापहतपात्मा दित्र्यो देव एको नारायण इत्येवमादिना
शास्त्रिण जीवात्मग्ररीरकं परमात्मानमवगम्य जीवात्मवाचिनामहंत्वमादिग्रव्दानां परमात्मन्येव पर्यवसानं ज्ञात्वा, मामेव विजानीहि, मामुपाःस्रेति स्वात्मग्ररीरकं परमात्मानमेवोपास्यत्नेनोपदिश्वति—'वामदेववत्'। यथा वामदेवः परस्य ब्रह्मणः सर्वा-

<sup>(</sup>क) कथिनित्रों जीवलादनुपास्थेरिप मामुपाः खेळुपदिस्वानित्यतं चाह—प्रास्त्रेति। रितदात्यमिदं सर्वं स स्रात्मा, रघत स्रात्मान्तर्याम्यस्त स्त्रादि—'प्रास्त्रदेखा' खान्तर्यामियाः परत्रद्ययः सर्वान्तर्यामित्वेन सर्वाः स्त्रात्मान्यम्य, मामेव विजानीहीतीन्त्रस्र खात्मत्वेन परमात्मोपदेश्वीरयम्। तच दस्तानः, 'वामदेववदिति। यथा वामदेवः प्रास्त्रद्वर्थाः स्त्रात्माप्री-रकं परमात्मानं प्रयन्, सहं मन्रभवं स्र्यस्थिष्ट् । तद्दित्वर्थः । ३१ ।

<sup>\*</sup> जानी होति ग॰।

<sup>ं</sup> एप—इत्यसात् प्राक्, सत स्वातान्तर्थाम्यस्तः, य स्वातानि सञ्चरन् यस्याता गरीरं यमाता न वेदेति ख-गपुरुक्तयोरिधकं पठाते।

<sup>‡</sup> यरीरमिति ग०।

लरात्मलं सर्वस्य तच्छरोरलं यरीरवाचिनां प्रव्हानां यरी-रिणि पर्यवसानं पस्यनहमिति स्नात्मप्ररीरतं \* परं ब्रह्म निर्दिस्य तत्मामानाधिकरण्येन मनुसूर्यादीन् व्यपदियति। तडे-तत्पस्यन् च्यविधादेवः प्रतिपेदे, यहं मनुरभवं सूर्यस्य, यहं कचीवान् † च्यविरिस्मि विप्रद्रत्यादि ‡। यथा च प्रह्लादः,

सर्वगलादनन्तस्य स एवा हमवस्थितः।
मत्तः सर्वमहं सर्वं मिय सर्वं सनातने॥

इत्यादिव हिति॥

यसिन् प्रकरणे जीववाचिभिः यब्दैरचिहिशेषाभिधायिभि-योपास्यभूतस्य विद्याणोऽभिधाने कारणञ्चोद्यपूर्वकमाइ।

# जीवमुख्यप्राणिङ्गान्नित चेन्नोपासानैविध्या-दाित्रतलादि च तद्यागात्॥ ३२॥

(क) न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यात्, विश्री-र्षाणन्वाष्ट्रमहनं, मरुनुखान् यतीन् श्रालाहकेभ्यः प्रायच्छिम-

<sup>(</sup>क) यदुक्तम्, ख्रध्यात्मसम्बन्धवाज्ञस्यात् न देवतात्मा प्राया इति । तत् सत्यम् । तथापि न ब्रह्मपरमेवेदं वाकां, किन्तु जीवमुख्यप्रायापरमि ।

<sup>\*</sup> यरीरिसिति ग०।

<sup>†</sup> कचौवानिति ख-पुत्तको नीपलभ्यते।

<sup>‡</sup> यशा वासदेव द्ति प्रसिद्धी ददः सीऽत्रवीत्। श्राहनेकः प्रथमसास, वर्तासि च भविष्यासि च। नाम्यः कश्चिमत्ती व्यतिरिक्त दत्यप्रदिवदित्यिधिकं ख-ग-पुद्धकथी-दृश्यते।

<sup>§</sup> द्त्याद्विचेति ग॰।

प भूतेति कः। भूतस्य परस्येति गः।

<sup>॥</sup> वार्यमिति कः। पाठीऽयं न साम्प्रदायिकः।

त्यादि 'जीविलङ्गात्, यावदिसान् \* प्रशीरे प्राणी वसित ताव-दायः। यथ खलु प्राण एव प्रज्ञालेदं प्रशीरं परिग्रह्मीत्यापय-यती ति 'सुख्यपाणिलङ्गाच' 'नाध्यात्मसम्बन्धभूमिति चेत्, न'। 'उपासाचिवध्याद्धेतोः ‡, उपासनाचैविध्यसुपदेष्टुं तत्तच्छव्दे-नाभिधानम्—निखिलकारणभूतब्रह्मणः खरूपेणानुसन्धानं भोकृवगेष्ररीरकत्वानुसन्धानं भोग्यभोगोपकरणप्रशीरकत्वेनानुस-न्यानच्चेति तिविधमनुसन्धानसुपदेष्टुमित्यधः। तद्दं तिविधं ब्रह्मानुसन्धानं प्रकरणान्तरेऽप्यात्रितम्। सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म, ष्यानन्दो । ब्रह्मत्यादिषु खरूपानुसन्धानम्। तत् स्रष्ट्वा तदे-वानुप्राविप्रत्, तदनुप्रविष्य सच त्यचाभवत्, निक्तचानिक्तच्य, निलयनच्चानिलयनच्य, विज्ञानच्चाविज्ञानच्य, सत्यच्चानतच्च सत्य-

<sup>\*</sup> यिमित्रिति ख॰।

<sup>†</sup> जलाय यातीति गः।

<sup>‡</sup> ज्यामेत्यादिपाठः ख-पुस्तके पतित र्ति प्रतिभाति ।

<sup>§</sup> चानन्द इत्यच विज्ञानमानन्दिमिति ख॰।

[ र जधावे।

मभविद्यादिषु भोकृषरीरतया भीग्यभीगोपकरणपरीरतया चानुसन्धानम्। इहापि प्रकरणे विविधमनुसन्धानं युच्यत एवेत्यर्थः। एतदुक्तं भवति। यत्र हिर्ण्यगर्भादिजीवविष्रेषाणां प्रक्रत्यायचेतनविश्रेषाणाञ्च परमात्मासाधारणधर्मयोगस्तदभिधा-यिनां प्रव्यानां परमात्मवाचित्रव्यसामानाधिकरण्यं वा द्रप्यते। तत्र परमात्मनस्तत्तचिद्विश्रेषान्तरात्मत्वानुसन्धानं प्रति-पिपाद्यिषितमिति। त्रतीक्ष्यत्र इन्द्रप्राण्यव्दिनिर्देष्टो जीवा-दर्थान्तरस्तः परमात्मेवे।ति सिद्यम्॥

इति श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचिते! शारीरकमीमांसाभाष्ये प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः।

र्यामितया च तस्थोपास्यतम्। रविनहप तर्वनिवायामिष 'तद्योगात्' तस्य नैविध्यस्य सम्भवात्। अत इन्द्रप्राणिनिरिष्टः प्रमातमैनेति सिद्धम्॥ ३२॥

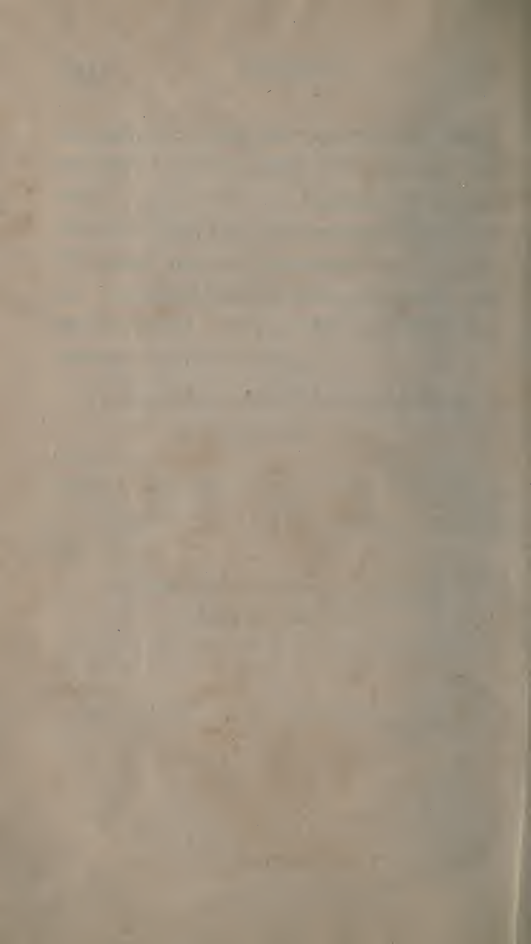
> रति श्रीरामनायकते। श्रीभाष्यसारसङ्गृहे ब्रह्मसूत्रवते। । प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

<sup>\*</sup> अधिति कः।

<sup>†</sup> परमात्मीति ग०।

<sup>‡</sup> श्रीमद्रामानुजविरचिते इति खः। रामानुजाचार्योभयवेदात्ताचार्यविरचित-इति गः।













# PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

#### UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

B 132 V3R34 19--

Ramanuja Sribhasyam



